

## الإندكغ الفكرى

والخصوصيّة الحصّاريّة



تأليف ٥- مِحَمَّرُعِمَا رَقَ







## الإنداعُ الفكرِئُ

والخضوصيت الحضاريت

تأليف و. مختلطالق





السلم الكتاب الإبداع العكري والخصوصية الخضارية الخضارية النصوصية الخضارية السلم المستواسف من مسلمات المستواف علم الأبراء المستوات المستوان المستوا

الإدارة المعاود المنشر 13 ش أحدد عراش الموسحين العبرة - المعاود 12.47244 (12.47254) مثل (12.47254) من الأصفحة - المناز المعاود المعارد المناز (12.47254) والمعادد المناز (13.47254)

البيضيع 10 السطاع المساعية الرابعة السياط السطاع المجاور (182 - 182 - 182 من المحرور (182 - 182 - 182 من المحرور المحاور المحروم المحاور المح

مركز الموريع الرئيسي الليز كانت هذه أو را المسالة الساهدية الشاهدية الشاهدية الشاهدية الشاهدية (20) مناكس (401399) (20)

مرکز هیمهٔ ایجیات الرقو التمانی (۱۳۹۵-۱۳۵۶) الترید (۱۳۵۱-۱۳۵۱) کنیخ (۱۳۵۶-۱۳۵۱)

عراق التوريخ بالاسكنيون 406 شيرين الفريدة رحيم و 40-44-400 مراق المدينة المدي

بوقع تسرقه من البرت mww.nahdetmisr.com بوقع السب عني التبريد www.epahda.com

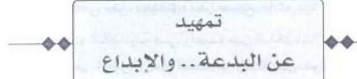


سے میں سے نرفیہ منہ 119

احصل على أى من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/CD) وتهتع بأهضل الخدمات عبر موقع البيع www.enahda.com

جمعين العقوق معفوظ 0 شركة تهضة مصر للطباعة والنشر والشوزيسع الا يجوز طبع أرسشر أو تصوير أو تغزين أي هزء من فنا الكناب بأية وسلة الكنونية أو مبكانيكية أو بالنصوير أو خلاف ذلك إلا مإدن كتابي صريح من الماشر

## بنيب إنه والجمز الحيني



من المواقف الفكرية المحتاجة إلى جلاء موقف الإسلام من الابداع. ذلك أن يعض الناس حسن ظن بالإسلام. أو إساءة ظن به - قد انطلقوا - جميعًا - إلى الاتفاق على موقف خاطئ من رأى الإسلام في الإبداع ومن عجب أن اتفاق هولاء البعض المستعصبين للإسلام والمتعصبين ضده في هذا الموقف المخاطئ قد حدث انطلاقا من تفسيرهم لحديث رسول الله يَنْ الذي يقول فيه الن أصدق الحديث كتاب الله، وإن أفضل الهدى هدى محمد وشر الامور محدثاتها. وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة، وكل شاراً الناس ضلالة، وكل ضلالة في الناراً

فانطلاقا من هذا الحديث، ظن البعض تحريم الإسلام لكل إبداع، ولجميع المحدثات ـ والمستجدات، دونما تمييز بين إبداع يخالف ويناقض الكتاب والسنة ـ وهي البدعة في ثوابت الدين، التي تخالف ما يجب فيه «الاثباع»، ويحرم فيه «الابتداع» ـ وبين الإبداع المحمود في الفكر الإنساني والصناعات العمرانية. بل في الفضائل الدينية التي لا تقع في حيز المخالفة لأصدق

<sup>(</sup>٧) رواه عسلم والنسائي وأبو داود والدارمي وابن ماجه والإمام أحمد

الحديث - كتاب الله - ولأفضل الهدى - سنة رسول الله على المحديث دون وعى بأن اشتمال الكتاب والسنة على الفضل الحديث والهدى لا يعنى نفى الفضل عن جميع ما لم يرد فيهما

ولأن هذه القضية هي واحدة من القضايا الكبرى -والمشكلة - في العقل المسلم المعاصر، زاد الجدل حولها، واشتد الاستقطاب بسببها، فإنها في حاجة إلى جلاء، تبدأ خطواته من الأصول والجذور

إن «الإبداع» - كما يعرقه علماء مصطلحات القرآن - هو «إنشاء صنعة جديدة بلا احتذاء واقتداء» وهو ذات التعريف الذي نجده في صعاحم العربية، «فبدع الشيء يبدعه بدعا وابتدعه أنشأه ويدأه واخترعه لا على عثال»

فالإبداع. هو إنشاء الجديد، واختراع غير المسبوق، وصناعة ما لا مثال له، سواء أكان ذلك في صناعة الفكر أم في الصناعات العملية للأشياء..

لكن علماء الاصطلاحات - في حضارتنا - يعيزون في هذا الإبداع بين «البدعة في الدين» - الذي اكتمل في البلاغ القرآني وفي البيان النبوى لهذا البلاغ - وبين الإبداع والاختراع في «الفكر الإنساني» الذي لم يقل أحد بإغلاق أبواب الإبداع فيه؛ لأنه - الفكر - ثمرة للوجود الدائم أبدًا، والمتغير دائمًا؛ و«الفكر» صناعة إنسانية، بأتي ثمرة لـ«التفكر»، بينما «الدين» وحي إلهي، وليس ثمرة لـ«التفكر»، حتى إنه لا يسمى - على الحقيقة -

"فكراً»! إنه "علم إلهى "، وليس "فكرا إنسانياً"، وفارق بين "العلم الإلسهى الذي هو سبب لوجود الموجودات، وبين "الفكر الإنساني" الذي هو مسبب عن هذه الموجودات، ومتغير ومتطور بتغيرها وتطورها!

يميز علماء المصطلحات \_ الفنية واللغوية \_ بين «الإبداع الفكرى» وبين «البدعة في الدين»، عندما يُعرَفون هذه البدعة بأنها «الحدث، وما ابتدع في الدين بعد الإكمال»..

وإذا كان «التجديد» سنة من سنن الاجتماع الدينى فى النسق الفكرى الإسلامى، دائمة الفعل، عبر الزمان والمكان، لا تبديل لها ولا تحويل. يقرر ذلك لها وفيها رسول الله عندما يقول: «يبعث الله لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها أمر ديئها «". فإن «التجديد» لا يمكن إلا أن يكون ثمرة للإبداع، ومثمرًا لمقادير - قلّت أو كثرت - من «الإبداع»!

وإذا كان «الاجتهاد» فريضة إسلامية، يتوقف عليها بقاء أصول الشريعة دائمة العطاء والإثمار لما يواكب المتغيرات والمستجدات والمحدثات، عبر الزمان والعكان.. فهذا «الاجتهاد» ـ الذي يختلف فيه إمام عن إمام... ومذهب مع مذهب.. وعصر عن عصر ـ لابد أن يكون ثمرة لإبداع، وحاملاً لقدر من «الإبداع»!

فالتمييز بين «الإبداع في الفكر والصناعة» أي في «العمران» - وعلومه - الشرعية منها والمدنية - وبين «البدعة في الدين» -

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود

أى فى ثوابته التى اكتمات بختم الوحى والنبوة ـ موقف واضح لا غموض فيه ولا خلاف عليه بين علماء الإسلام..

بل إن أنصة المسلمين وفقهاءهم - من كل المذاهب الإسلامية - قد ميزوا في «البدعة الدينية» بين تلك التي «خالفت» الكتاب والسنة، فهي «بدعة الضلالة» التي نهي عن إحداثها رسول الله يَجْرَة في الدين. وبين «بدعة الهدي» التي لا تخالف ما جاء به الكتاب والسنة، وإن لم يأت بها قرآن أو حديث. وفيها تدخل الغضائل والخيرات وأصناف المعروف التي يبدعها ويبتدعها الإنسان، فتتحقق بها مقاصد دينية، رغم أنها لم ينص عليها البلاغ القرآني ولا السنة النبوية تحديدًا. فهي إبداع يحقق «المقاصد الدينية»، وليس «اتباعًا» لشعيرة حددتها الشريعة الدينية «وليس «اتباعًا»

وفى هذا التمييز بين «البدعة الضالة» و«البدعة العحمودة» يقول الإمام الشافعى (١٥٠ ـ ٢٠٤هـ/ ٧٦٧ ـ ٨٣٠م): «البدعة ما أُحْدِث وحَالف كتابًا أو سنة أو إجماعًا أو أثرًا، فهو البدعة الضالة، وما أُحْدِث من الخير، ولم يخالف شيئًا من ذلك، فهو البدعة المحمودة».

قالبدعة التى هى ضلالة، وفى النار، ليست الإبداع الجديد الذى لم يرد به وحى ولم تنطق به سنة. وإنما هى المخالفة لما جاء فى الكتاب والسنة. فالوحى الإلهى والسنة التبوية لم تحصر - نصًا وتفصيلاً - كل ما هو محمود؛ ومن ثم فأبواب الإبداع والابتداع للأمور المحمودة كانت وستظل مقتوحة أبدًا.

والمنهى عنه من «البدع»، هو المخالف لمبادئ الشريعة وأحكام الدين.

ولم يكن الإمام الشافعى - ولا غيره من أنمة الإسلام - مبتدعًا الهذا التمييز - في البدعة الدينية - بين «البدعة الضالة» و«البدعة المحمودة». وإنما كان هذا التمييز منهاجًا متعارفًا عليه في اجتهادات الصحابة واستجابة الخلفاء الراشدين للمقاصد المشروعة بأعمال صالحة لا تخالف النصوص والأحكام، وإن لم ترد في هذه النصوص والأحكام.

ومما روى الأئمة فى هذا المقام «بدعة» عمر بن الخطاب ـ رضى الله عنه ـ التى ابتدعها عندما جمع الناس على «قيام رمضان» وذلك بأداء صلاة التراويح جماعة، وبانتظام وهو ما لم يفعله رسول الله يَعْيُمُ: إذ كان يصليها أحيانًا ويتركها أحيانًا، ثم هو يَعْيُمُ لم يجمع الناس لها. فجاء عمر ـ رضى الله عنه ـ فجعلها شعيرة دائمة فى ليالى رمضان، وجمع الناس عليها وفيها. بل سماها «بدعة» فقال: «نعمت البدعة هذه» (".

روى الأئمة ذلك، واستشهدوا به على وجود «بدعة هُدُى محمودة» مغايرة لـ«بدعة الضلالة المذمومة»، وعلى ضرورة التمييز بين «البدعة والإبداع» حتى في الأمور الدينية. ووجدنا عز الدين بن الأثير (٥٥٥ ـ ١١٦٠هـ/ ١١٦٠ ـ ١٢٣٢م) ـ وهو يتحدث عن «البدعة» ـ يقول: «البدعة بدعتان بدعة هُدُى، وبدعة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري، ومالك في (الموطأ)

ضلالة. فما كان في خلاف ما أمر الله به رسوله بين فهو في حير الذم والإنكار، وما كان واقعًا تحت عموم ما ندب الله إليه وحض عليه أو رسوله فهو في حيز المدح. وما لم يكن له مثال موجود - (وهو الإبداع والاختراع على غير مثال سابق) - كنوع من الجود والسخاء، وفعل المعروف، فهو من الأفعال المحمودة، ولا يجوز أن يكون ذلك في خلاف ما ورد الشرع به؛ لأن النبي ينه قد جعل له في ذلك ثوابًا، فقال « من سن سنة حسنة كان له أجرها وأجر من عمل بها »، وقال في ضده - ومن سن سنة سينة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها "، وذلك إذا كان في خلاف ما أمر الله ورسوله».

ويمضى ابن الأثير، فيدعم هذا الرأى بما روى عن عمر بن الخطاب، فيقول: "ومن هذا النوع قول عمر ـ رضى الله عنه "نعمت البدعة هذه" لما كانت من أفعال الخير، وداخلة في حيز المدح سماها بدعة، ومدحها: لأن النبي على المعلم المام صلاها ليالى ثم تركها، ولم يحافظ عليها، ولا جمع الناس لها، ولا كانت في زمن أبى بكر، وإنما عمر ـ رضى الله عنهما ـ جمع الناس عليها، وندبهم إليها، فيهذا سماها بدعة.. في حمل حديث: "كل محدثة بدعة" على ما خالف أصول الشريعة ولم يوافق السنة"..

وتأسيسًا على هذا المنهاج في الفقه الذي يميز - في البدعة الدينية - بين «الضلالة.. المذمومة» التي تخالف الدين التابت

<sup>(</sup>١) رواه مسلم والنسائي والإمام أحمد

وبين «بدعة الهدى المحمودة» التى لم تأت بها أحكام الدين، لكنها لا تخالف تلك الأحكام في إبداع وابتداع فيما لا يخالف كتابًا ولا سنة. تأسيسًا على هذا المنهاج في الفقه والنظر أجرى العلماء الأحكام الخمسة ـ الوجوب. والحرمة. والندب. والكراهة. والإباحة ـ على كل إبداع وابتداع..

فواجب إبداع وابتداع العلوم التي لا تقوم فرائض الدين وواجبات خلافة الإنسان لله في عمران الأرض إلا بإبداعها وابتداعها. شرعية كانت أو مدنية تلك العلوم.

ومحرم ابتداع المحرمات المخالفة لأوامر الشرع ونواهيه

ومندوب ومستحب إبداع ما يلزم لمندوبات ومستحبات الدين

ومكروه إبداع وابتداع ما يؤدى إلى المكروه دينيًا ودنيويًا. ومباح إبداع وابتداع كل ما يدخل في المباحات من أمور الدين والدنيا"!

وإذا كان الإبداع - حتى في الإطار الديني - مفتوحة أمامه الأبواب فيما لا يخالف مبادئ الدين وأحكام الشريعة. فمن باب أولى يكون الحال مع الإبداع في سياسات الدنيا وشئون العمران.

 <sup>(</sup>١) انظر في ذلك الراغب الأصفهائي (المفردات في غزيب القرآن) - مادة مبدع -طبعة القاهرة سنة ١٩٩١م والتهائوي (كشاف اصطلاحات القنون) طبعة الهند سنة ١٨٩١م، وابن منظور (لسان العرب) طبعة دار المعارف القاهرة.

ويلفت النظر، ويستدعى التأمل، أن ذلك لم يكن موطن خلاف مين فقهاء الإسلام أو في مذاهب الإسلاميين، فحتى علماء مدرسة الأثر، الذين تحرج الكتيرون منهم في استحدام «الرأي» و«القياس، و«الشأويل» وأصياهها من سبل النظر والبحد والاستنداط رأيناهم يعتمون الناب للإناع في السياسات، بل ونحعلو، السياسات التي يبدعها العقل الإنساسي حراء من السياسة السرعية، حتى وان لم يرد لها ذكر في الكتاب أو السبة، ما دامت لا محالف ما حاء فيهما من مصوص وعنادي واحكام فعنوا على الانداع «السوافق للسرع» ولم يكتفوا على السرع» السرع» السرع» السرع» المراح» السرع» المراح» السرع» السرع»

ولقد حدث عديد وين الإمام الدلفي أبو الوقاء على سر عقيل بن محمد بن عقيل المعدادي ٤٣١١ - ٤٣١هـ/ ١٠٤٠ م عقيل بن محمد بن عقيل المعدادي ٤٣١١ - ٤٣١هـ/ ١٠٤٠ م ١٩١٩ما وبين أحد فقياه الشاهعية قال فيها أبر عقيل كلاما نفيسا عن سترعية الإمداع الإمساني في السياسة. ما دام لم يخالف الدين حتى وإن لم يأت به الموحى ولم ينطق مه رسول

قال ابن عقيل في بيان المعنى الحق لقول الفقيه السافعي «لا سنياسة إلا ما وافق الشرع».

السياسة ما كان من الأفعال بحيث يكون الناس معه أقرب الى الصلاح وأبعد عن الفساد. وإن لم يشرعه الرسول ولا نزل به وحى قان اردت بقولك لا سياسة الا ما وافق الشرع، أى لم يخالف ما نطق به الشرع، فصحيح، وإن أردت ما نطق به الشرع، فقد جرى من الخلفاء الراشدين ما كان رأنا اعتمدوا فيه على المصلحة حمدا لم ينطق به الشرع

ولقد عقب ابن القيم (٦٩١ \_ ٧٥١هـ/ ١٢٩٢ \_ ١٣٥٠م) على أهمية هذه القضية، وخطورة الأثار المترتبة على الخلاف فيها. فقال

«وهدا موضيع مزلة اقداد ومصلة افهام وهو عقام صنك في معترك صعب فرط فيه طانفة فعطلوا الحدود وضبعوا الحقوق، وحردوا أهل الفجور على القساد، وحعلوا الشريعة، قاصرة لا تقوم بمصالح العبادا وسدوا على انفسهم طرقا صحبحة من الطوق التي يعرف بنها المحق من المنظل، وعطلوها مع علمهم وعلم الناس بها أنها أدلة حق ظنًا منهم منافاتها لقواعد السرء والذي اوجب لهم دلك دوء تقصير في معرفة حقيقة الشريعة والنطبيق بين الواقع وبينها إن الله قد أرسل رسته والزل كثبه تيقوم الناس بالقسط وهو العدل الذي قامت به السموات والأرض. فإذا طُهرت أمارات الحق. وقامت أدلة العدل. واسفر صبحه بأي طريق كان. فتم شرع الله ودينه ورضاد وامره. والله تعالى لم بحصر طرق العدل وأدلته وأماراته في نوع واحد وأبطل غيره من الطرق التي هي أقوى منه وأدل وأظهر بل بير بما شرعه من الطرق ان مقصوده إقامة الحق والعدل وقيام الناس بالقسط فأى طريق استخرج بها الحق ومعرفة العدل وجب الحكم بموجبها ومقتضاها والطرق أسياب ووسائل لا تراد لدوانية وانما المراد غاياتها التي هي المقاصد ولكن نيه بما ضرعه من الطرق على أسبابها وامثالها، ولن نجد طريقا من الطرق المثبتة للحق الا وهي شرعة وسبيل للدلالة عليها. وهل يظن بالشريعة الكاملة خلاف ذلك،

انذا لا نفول ان السياسة العادلة مخالفة للشريعة الكاملة بل هي حزء من اجرابها وباد من ابوابها وتسميتها سياسة امر اصطلاحي والا فانا كابن عادلة فهي من الشرع فالسياسة بوعال سياسة ظالمة فالسريعة بحرمها وسيابت عادلة تخرج المحق من الظالم الفاجر فهي من السريعة علمها من علمها وحهلها من حهلها وهذا اصل من أهم الأصول وأنفعها.

فالانداع الاسلامي في السياسات ليس عقد عطاونا واسما هو دادا تحقق به العدل والقسطاء جرء سر السريعة الكاملة وساس من أنوانها، حتى وإن لم يعزل به الوحى أو ينعفق به الرسول كذانا ذلك هو الموقف الاسلامي من الإنداع والانتاع،

فص الافعال الاسانية عا هو محاكاة وتقليد واندع

ومنها ما هو إبداع وتجايد أي إناء واحتراع لا على متالي

واذا كان هذا الاعداع مخالفًا لها أمر به الله معجانه وتعالى -أو رسوله قريز فتلك هي جاعة الطلالة العدموسة، إسلاميًّا

<sup>(</sup>۱) ابن القيم [إعلام الموقعين) جنة ص ۳۷۳، ۳۷۳ طبعة بيروت سمة ۱۹۷۳م الطرق الحكمة في السياسة الشرعية) ض ۱۷ ـ ۲۰، ۵۰ تحقيق د جميل عاري سعة الداد، د سنة ۱۹۹۷م

أما إن كان الإبداع واقعًا تحت عموم ما ندب الله إليه، ودعا إليه الرسول، فهو في حير المعدوج وكذلك إذا كان الإبداع فيما لا بخالف أمر الله ورسوله فهو محمود حتى وإن لم يعزل به وحى ولم يرد فيه حديث

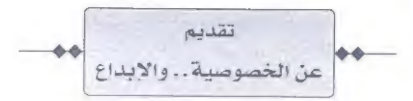
وإدا كانت عمارة الأرض هي المقامد العظمي من وراء استحدال الله للإيمار، قبل الإيماع الإيساني في سادر عبادين العمران البشري داخل في السمل والانبات التي لابد منها لتحقيق مقامد هذا الاستحلاف سريطة الا يخالف هذا الإيداع ديما دايت في الدلاع القرائي أو في البيان المبوى لهذا البلاغ

ولأن العسلمين قد أحمعوا على جواز وصف الإنسان سالطم، والعالم، مع أنها صفات الله - سبحانه وتعالى - الذي ليس كمثله شيء، لا في الذات ولا في الصفات وذلك وعيا منهم باختلاف المضامين والعفاهيم في الصفة، عندما يوصف مها الله، عنها عندما يوصف بها الإنسان - فعلم الله كلى ومحيط وسبب في وجود الموجودات بينما علم الإنسان هزئي ونسبي ومعلول ومبيد عن الموجودات

لأن المسلمين صمعوا ذلك، دون تحرج، رأيما علماءما بمبرون بين الإيداع الإلهي ـ والله « سبع السموات والأزض » المدر، ١٠١٠ ـ وبين الإبداع الإنساني، قائلين «إن الإبداع إذا استعمل في الله تعالى فهو إيجاد الشيء بغير الة، ولا مادة، ولا رسان، ولا مكان وليس ذلك إلا نقماً بينما الإبداع الإنساني له ألياته، ومواده، وهو داخل في الزمان والمكان

وهكدا تسير منهاج النظر الإسلامي . في هذا المسحث . يالجرأة والدقة، عندما لم يقف عند حدود المصطلحات، وإنسا عين الفروق في مصامين المصطلحات ومعاهيمها، فحافظ على أرقى مستويات التنزيه والتجريد في صغات النات الإلهية، في يفس الوقت الذي فتح فيه أبنام الإنسان الدسلم أوسع الأنهاب للانداع والانتداع فيضا لا يتحالف منا حاء به النالا في القواني والبنان النبوي من أحكام الإصلام

<sup>(</sup>١) (المعردات مي عريب القرأن) ــ مادة - مدع.



الخصوصية الحصارية هي مرتبة وسطى في نظرة أبداء حصاره من الحصارات إلى علاقة حصارتهم بعدوها من الحصارات وسطى بير المعايرة الكاملة، وبدن التعاتل والتطابؤ النابير

مالخصوصية الحصارية تعيى التماير الدحاري، والثماير، وسط بين الوحدة وبين الفصل، التام وهذا يعنى وجود متثرك إنساني عام بين محتلف الحصارات، لا تتماير فيها وبيا كل حضارة عن عيرها من الحضارات كبتل الإنسان، بتارك كل بني جسته في الإنسانية والخلق وفي كتير من معارف وحقائق الأعصاء ووظائفها لكنه بتعير ويتفرد بالنفس والروح والعشاعر المعيزة لداته، وبالبصعة التي لا يتناركه فيها سواه من بني الإنسان.

وإذا كانت التجارب في علوم المادة - الطبيعية والدقيقة والمحايدة - قابلة للتكرار دون تغيير، ودون تعدل في بمرات
هذه التحارب من المعارف والحقائق والقوانين وتصدف
المطر عن القائم بهذه التصارب، صرفية كان أو عربها متدبها

أو عير متاين، مسلمًا كان أو غير مسلم. إن نطاق هذه المعارف والحقائق والقوابين التي هي تمرات التجارب في العلوم دات الموصوعات النابشة هو إطار المسترك الأنساني المام بين كن الحضارات الانسانية الذي لا نتماير عده أنة حصارة من الحصارات

وليس الأسر كذلك من سمنار العقالد والملسقات والاداد. والفنون وعلوم الاجتماع والإبسابيات

فالتجربة الروحية والتحاهدة الغلبية، والخاطرة المعسدة، والخاطرة المعسدة، والقحربة الشعرية والفنية، لا تتكرر - على ثات النصط - لدى الإنسان الواحد، فحصلا عن الاناسى داخل المعسارة الواحدة، تاهيك عنها بين أبناء مختلف الحضارات

دلك أن موصوعات هذه الشجارب الروحية والفعية والنفسية ووليفعية والنفسية ووتلها التجارب في العلوم الإنسانية والاحتماعية، لا تتم على مادة شابئة - كحال التجارب على العادة التابئة، في العلوم الطبيعية والمحابدة - وإنما تتم هذه التجارب على «نفس إنسادية» تتميز وتتفرد لذي كل إنسان، وتتلون معارفها ونمرات شجارتها بخلفيات الاعتقاد والموروث والعادات والتقاليد والأعراف والطبيعة والبيئة والمحيط وأساليت التربية والتنسية والتهديب وهي خلفيات ومواريث تقارب بين أبناء الحصارة

الواحدة بالقدر الذي تمايز بينهم فيها وبين غيرهم من أبناء الحضارات الأخرى.

وهكذا يصعر الوهي بهده الحقيقة . حقيقة انشراك كل المحسارات قبيما هو مشترك السابي عام وتسير كل ونها بخصوصيات - يمصر تصورا للعلاف المسلى والحقيقية من محتلف المحسرات الإنسانية عبر تحسر التساس مين المحسرات الخامع لم الاستراك والمحسوصية على الراحد، والراحم لما وحدة الشبائل الثام ولا تداممي المعادرة الكانئة في سمات وقسمات هذه الحضارات.

5 5 5

وهذا النصور للوقع «الذات الحضارات - وهي العربة الاصلامية في هالشناء في علاقائية بالدوات الحصارية الأخرى - غربية. وصينية ... وهندية ويابانية . إلخ - هو الذي يستدعى ويستوجب إعمال القانون الإسلامي في علاقة «الذات» بالأخر - كل «نات بأي أخر - وهي علاقة «الندافع - أي الاحتماق والنسابق في الخيرات أي الغاعلية والإبداع - مع مراعاة أن هذا القافع هو بير من يجمعهم مع تمايرهم - مسترك السابي عام هو بير من يجمعهم مع تمايرهم - مسترك السابي عام هو يور الاجرب المسابقين المتعافيم إلى الخيرات إلا في وجود الاحرب المسابقين والمنافيين هدون التعارية التي هي تحرة التماير - ين تنوك والمنافيين هدون التعارية التي هي تحرة التماير - ين تنوك

لدى أي مديم دوافع وحوافز الاستنباق، ولن توجد دواعي الفاعلية والإبداع

لهذه الحكمة، كان الانحيار الإسلامي إلى «التدافع» في دات الوقت الذي رفض فيه «الصراع»!

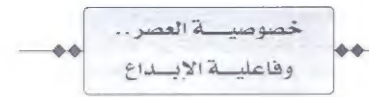
دلك أن «الصراع» هو درجة من علاقة الذات، بـ«الاخر» مقامدها القيء الأخر، والانفراد دوية بالمبدان فهو يتعيا -مع صب عياً ـ بفي الثعبيبة، وملى صفحات «الثمايير»، وقسر الحميع على قالب واحد ومركر واحد وإدا غاب التجابيز غابب يوافع للحراك ودواعي العاعلية والاساع بيبما التدافع، هو محراك ، . وليس صرعا ولا إضاء . يتغيا تحريك المواقع وتعديل الحواقف عص الظلم إلى العدل، وصن الخلو إلى الاعتدال والوسطية ددول طي للأحرين فتظار سمات التماير وقسمات التعدية معايشة للمشترك الإبساني العام لبظل الشافع والحراك حوافز للتسابق والفاعلية والإبداع دائما وأبدا وليظل المرقاء المستبقون إلى الخيرات بمنجاة من الصراع الذي «يُسودُ» ذاتاً على الدوات الأخرى، فينهى التعددية، ويلغى الثمايز الحضاري، ويغيب حوافز التسابق والفاعلية والإبداع، في علاقات شعوب وأمع الحصيارات

لقد استخدم القرآن الكريم مصطلح الصبراع، بهذا المعشى -إقناء الأحر \_ ﴿ سخرها عليهم سع لبال ونمائة أبام حسوما فنرى القوم فيها صرعى كَأَنْهُمَ أَعْجَازُ نَحْلِ خَاوِيْهُ ١٠ فَهُلَ تَرَى لَهُمْ مِنْ بَاقِيَّةٌ ﴾ [الدانة ٧ ٨]. فهو إهلاك ﴿ فَأَفْلَكُوا مِيحِ صَرْصَمِ غَالِيَّةً ﴾ الدانة ١

بيمما كان الاستحدام القرأبي لمصطلح االدمم. والشافع --بالمعنى الإيمايي . لأنه هو التعبير عن «الحراك» الذي بحفر إلى الاستباق في الحيرات، مين فرقاء، تتعار مواقعهم، على طريق الاستداق الى الخير، مع الحفاظ على تعدية التماير المي تديم حوافر الفاعلية والإبداع بانصا وأبدا على هذا الطربق والإ تشوي الحسه ولا السئة اذفع بالي هي أحسن فإذا الذي سك وسة غداوةً كأنَّة ولي حسمٌ ٥ إنسان ١٣١ فبالتقاينة سن الدقيم، و «التدافع» ليست إفداء «الاحر»، وإنما تحويل موفعة ـ من موقع «العداوة» إلى موقع الولى الحصيم» - عير الية الاحالاج ﴿ وَقُولا دفع الله الناس بغصهم سغص لفسدت الأرض وتكن الله دو فضل على الْغَالَمِينَ ﴾ [الندرة ٢٥١]، ﴿ وَلَوْلا دَفَعَ الله النَّاسَ بَعْضِهُمْ بِغُصِ لَهُذَّعِتُ صَنْوَامِعُ وَمِيعٌ وَصَلْوَاتٌ وَمُسَاحِدٌ يُذُّكُو فِيهَا اللَّهِ كَاتِيرًا وَلِيلْصُرِي اللَّهِ مَن يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقُويٌ عَزِيزٌ ﴾ [الحج ١٠].

فالعروة وثقى بين التمايز الحصارى، وبين التعدية الحضارية التى تجعل علاقات الحضارات في إطار التدافع الحافز على الاستماق إلى الثقدم والرقى، والمحرك لطاقات الأماع

وهي وثقى - أيضًا - بين غيمة الايمان بهذا التمايز الحصاري - سواء بعرلة والخلاق «الحجابرة الكاملة» و التناقض النام - وبعه تنعيم بيابين التنافع والاستباق - او بديمة التمان والرحية الحصارية - وبعها بعدد التنافع دواعية - ليتمر هذا الموقف - في المهاية داول طاقات الفاعلية ودواعي الإنداع الدائي



وادا كان هذا هو الدور القاسيسي للابمان بالتصوصية الحضارية - خصاصية التمير - في الإيمان بالصاحة الي بمط حضاري حاص - والحاجة هي داعية العاعلية والإيداع

فيإن الإيمنان بنغصوصينة النعصر عبى الأمرى ذات دور قاسسى من حلق دواقع الفاعلية وتحريك بالكات الإنداع

قكما أن الدين لا يومنون بنتير حصارتهم عن الحصارات الآخرى بستعنصون عن الفاعلية والإبداع بنقل وتقليد ومحاكاه النمادح الحصارية الآخرى ومناهب الغير في التقدم وطرابق الأخرين في النهوض عبن الحال حيكون كذلك عبد الدين لا يؤمنون بخضوصية عصرهم وتميز زمانهم عن عصور وازعنة الأسلاف فهم - إذا غاب عنهم الإيتان بحصوصية العصر وتميز وبطرابق القدماء في العيش، وبأنماطهم في التعامل مع وقامع وبطرابق القدماء في العيش، وبأنماطهم في التعامل مع وقامع المجتمعات التي عاشوا فيها ومن ثم ستذبل فيهم ملكات الفاعلية، وتشواري الدوافع للإنداع - فالتماذج مسطورة في الكتب التراثية، والنقل والتقليد أكثر أمنا عبد البعض، وآخف كافة من معاناة فاعلية الإنداء

لكن. كما أن الحالة المثلي لعلاقة «الذات» الحضارية بدالاخر» الحضاري، هي تلك التي تقف عند حدود «التمايز» الذي يبرى «المششرك الإنساني العام» صع «الخصوصية الحصارية» \_ فيهرأ العوقف من «تبعية الذريان ومن «عرلة الاسعلاق» كذلك تكون الحائة المشلي في علاقة «العصر الحاضر» بدالزمن السالف، هي التي تعرأ من «القطيعة المعرفية» «مع المعروث الفكري، براءتها من «الاكتفاء دهدا الموروث»!

وإذا كانت الحدالة الغربية هي داعبة القطيعة النعوفية المعرفية المعروب لأنها تشغيبا إحلال اعصرها العرسي المحل الموروت الأنها تشغيبا إحلال اعصرها العرسي المحل المعروب والتقليب لدى البعض منا مم الفؤو المقابل لعلو هذه المحداثة الغربية وبير هذي الغلوين بقف المنهاج الوسطى في علاقة العصر بالماصي وعلاقة المعاصرين الماضية

فكما يمير منهاج ،التفاعل الحضاري» في علاقة «الذات» بد الأخر، بين «المسترك الإنساني العام» وبين «الخصوصيات المحصارية». كذلك يميز منهاج «القجديد» وهو وسط بين «حداثة القطيعة المعرفية مع الموروث» وبين «التقليد لكل الموروث» - في الموروث، بين «المقدس الإلهي» - كما تمثل في البلاغ الإلهي وفي بياده النبوي الكتاب. والسنة - وبين «الفكر البستري» الذي هو تمرة للاجتهاد ففي المقدس العلم الإلهي، والمحيط، والخالد وهو الذي يحفظ إسلامية

الأمة. وإسلامية حضارتها وإسلامية اجتهادها وإنداعها عبر الزمان والمكان، ويدونه تتحول إلى أمم وإلى حصارات، بتغاير الزمان والمكان

يميز «التحديد» بين هذا «المقدس الإلهى، وبين الاجتهاد الفكرى والتحارب الإنسانية فيلتزم بالأول سع فقه» -ويحتصل التاسي - مع النقد له والاختيار منه، والعناء عليه، والتجديد فيه.

كدك بمير منهاج «التحديد» بين «توابت» الموروث وسن «المتعبرات» فيه. قـ«الصاهح» عير «التطبيقات» وبما أحمعت عليه الأمة وتلقته بالقبول معاير لما متل بدهب فرقة. أو تجربة دولة. أو أعراف حماعة أو تقاليد بيرت إقليمًا من الأقاليم

ق التجديد عفور لكده يتم داخل النسق العكرى والطلاقا من لوابته والتراما بالمقدس الذي تخلق من حوله دلك النسق الفكرى - وبهذا يغترق عن كل من «الحداثة» و«التقليد فقيه «اتباع» في «التوابد» وتجديد في «المثغيرات» على حين تقيم الحداثة قطيعة معرفية مع الكل الموروث. ويحاكى المقلدون كل الموروث. وإذا كانت الحداثة لا تثمر إبداعا لأبها تحل «عصر الأخر الحضاري محل «ماضينا» فإن «التقليد الجامد» لا يحدث فعالية مبدعة: لأنه يكتفي بمحاكاة الموروث. بينما التجديد هو الذي يحرك في الأمة طاقات الفعل الإبداعي ليلورة «معاصرة متميزة» محكوم نميزها بتميز «الأصالة» المتمثلة في مقدسنا وفي ثوابتنا التراثية.

لقد عرفت سعاجمنا وكشافات اصطلاحات الفنون في حضارتها الهوية - والتي اشتق مصطلحها من دهو ، هو المعني اصل الشيء وحرهره - دأيها الحقيقة العطلقة المستملة على الحقائق اشتمال النواة على السحرة في الغيب العطلق فهي حقيقة الشيء أو السحص المطلقة الدستملة على صفاته الجوهرية، والتي تميزه عن غيره

وهده الهوية التي تعير حصارته العربية الاسلامية عن الحدسارات الاصري، هم المقدس الموروت الوحي وسيرات العدوة والثواب العكرية التي احتمعت عليها عناهم الابنة وتلقمها شعوبها بالقبول من ترات الأسلاف وحصوصية هده الهوية هي التي تجعل لبا - بحن والحلف - معاهسة متعبرة شيفا لتبير هوينيا الحصارية - وصر نم قابها هي التي تدعونا إلى إبداع فاعل وفاعلية صدعة لصبغ وبلورة حصوصية معاصرتنا، وبعطنا في التقدم وبدهينا في النهوص وبدونها نقع في نقليد والأخر أو محاكاة الطق فنتابل فينا علكات الفاعلية وطاقات الإبداع

<sup>(</sup>١) الحرجاني (التعريفات) صعبة الفرقات ١٩٣٨م

<sup>(</sup>٣) (المتحدد التشميم)، وصبح محمد اللغة العربية ـ طبعة القاهرة ممة ١٩٧٩م

## تطبيقات تاريخية

وإذا كان هذا هو العنهاج والقابون الحاكم لهذه القضعة -التحالجة هني داعية الاحتبراع والابتناع - وبدون الابتماء بالخصوصية سبكور التقليد - للأجر أو للسلف - هو العديل الاسهل لمحايناه في علية الإبداع فيان تناريخما - بل تواريخ الحضايات حميقها - كان عسرجا لصدق هذا اللابور، ولعقع تمرات تطبيقاته في ذلك التاريخ

• إن الحملامة الراشدة - على عهد الراشد الدامي عسر بين المحلات - قد أحدت عن الرومان تجربتهم و حيرتهم في الدوون الدواويرة - وهو أشبه ما يكون بالخرات الإبسانية في الليظامات و المواسسات و القرائيد الإدارية ولكنها لم تأخذ القانون الروماني على الرغم من أنه كان عبوبا ومنظما في المدونة الجستيان (١٩٧١ه - ٥٢٥م) بين ما قبل ظهور الإسلام، وذلك لتمييز الهوية الإسلامية بغلبغة خاصة في التشريع والتقيين، فلسفة تشرع لإنسان هو اخليفة الله في استعمار والرومان - وحقوق هذا الإنسان هي واحبات الهية وتكاليف والرومان - وحقوق الله وبالشريعة الإلهية التي هي بدود عقد وعهد الاستخلاف فهي أعلى من محرد الحقوق، مع ضبطها بحقوق الله - سبحانه وتعالى

وهذا الثميز الإسلامي في فلسغة التسريع والتقتين هو الذي حفز فاعلية إبداع الأمة في الاحتهاد الغفهي، فكان إبداع المسلمين لمذاهب الغقه، ولتقعيد هذا الاحتهاد في علم أصول الغقه ولولا هذا التمير لما كانت حاحة إلى هذا الإبداع المتمير، ولكانت أمنيا قد قلبت - ككل أمم الحصارة العربية - فلسغة القانون الروماني في التشريع والتقنين

ولقد كان المسلمون بعرفون - قبل افامتهم نظام الحلافة الإسلامية - الكتير عن نظم الحكم الكسروية والقيصرية ومأك التحير والقهر والحكم بالهوى كما كان بعصهم على بعص العلم بما سبق في التراث اليوناني من «ديمقراطية» دولة الحديثة في «أنينا».

لكن النمير الإسلامي في منظرية الاستحلاف، استحلاف الله للإنسان - الدى حسده الإسلام في «الأمة - لا «المعرد» أو «الطبقة» - هذا النميز في نظرية الاستخلاف هو دين الجماعة - هذا النميز في نظرية الاستخلاف هو الذي حفر العقل المسلم لببدع نظام الخلافة الإسلامية الذي تكون فيه «الدولة» - الخلافة استخلافًا للأمة التي هي مستخلفة لله - فجاءت هذه الخلافة نباية عن الأمة التي استخلفها الله - ولم يقلد المسلمون نظامًا يدعى سلطانه الحق الإلهى - مسقطًا سلطة الأمة - أو يقف عدد النباية عن الأمة - مسقطًا التزام الأمة يشريعة السماء

ولقد أدرك ابن خلدون (٧٣٢ ـ ٨٠٨هـ/ ١٣٣٢ ـ ١٤٠٦م) هذا التمير لنظام الخلافة الإسلامي وحدد طبيعته، وهو يقارن بيده وبين النظام الاستبدادي \_ نظام القهر والتغلب والهوى \_ وبين نظام الحكم بالسياسة العقلبة، المتحرر من الشريعة السماوية، الذي يتغيا صلاح الدنيا وحدها \_ وهو ما بسميه في عصرنا النظام العلماني.

أدرك ابن خلدون هذا التعيير، متحدث عن ثلاثة نظم للحكم والدولة، فقال وإنه لما كانت حقيقة الملك أنه الاحتماع الضرورى للبشر ومقتضاه النعلب والقهر وجب أن يرجع في ذلك الى قوائين سياسية مقروضة بسلمها الكافة ويتقادون إلى احكامها

فإذا كانت هذه القوانين عقروضة من العقلاء وأكابر الدولة وبصرانها، كانت سياسة عقلية

وإذا كانت مفروضة من الله بشارع بقررها ويشرعها. كانت سياسة دبنية ثافعة في الحياة الدنيا وفي الآخرة

وذلك ان الخلق ليس المقصود بهم دنياهم فقط فالمقصود بهم إنما هو دبنهم المقضى بهم إلى السعادة في اخرتهم فجاءت الشرائع بحملهم على ذلك في جميع أحوالهم من عبادة ومعاملة. حتى في المثك الذي هو طبيعي للاجتماع الانساني، فأجرته على منهاج الدين ليكون الكل محوطا بنظر السارع

فما كان منه \_ أالطلك \_ بمقتضى القهر والتغلب. فجور وعدوان ومدموم عنده. كما هو مقتضى الحكمة

وما كان منه ـ «المَكَّا بمقنضى السياسة وأحكامها قمذموم أيضته لأنه نظر بغير نور الله ومن لم يجعل الله له نورا فما له من نور: لأن الشارء أعلم بمصالح الكافة فيما هو معيب عنهم من أمور أَخَرِنْهُمْ وأعمال البِشر كلها عائدة عليهم في معادهم. من ملك أو غيرد واحكام السياسة إنما تطلع على مصالح الدنيا فقط ﴿ يَعْلَمُونَ ظَاهِرًا مِنْ الْحَبَاءُ الْدُلُبَا ۞ [ [ ] . . . ال ومقصود الشارع بالشاس صلاح اخرنيم. فوجب بمقلضي الشرائع حمل الكافة على الأحكاد الشرعية في أحوال دبياهم وأحرثهم وكان هذا الحكم لأهل الشريعة. وهم الأنبياء ومن قام فيه مقامهم وشم الخلفاء

فقد تبين من ذلك أن

الملك الطبيعي هو حمل الكافة على مقتصى العرض والسهوة والسياسي هو حمل الكافة غلبي مقتضى النظر العقلى في جلب المصالح الدنيوية ودقع المضار

والخلافة هي حمل الكافة على مقتضى النظر الشرعي في مصالحهم الأخروية والدنيوية الراجعة إليها اذ احوال الدنيا ترجع كلها عند الشارع إلى اعتبارها بعصالح الأخرة. فهي في الحقيقة. خلافة عن صاحب الشرع في حراسة الدين وسياسة الرئيا به الل

ولو لم يكن هذا الثمين الاسلامي في سنظرية الاستحلاف. ٥٠ لجاء نظام الحكم الاسلامي ثقليا أو محاكاة لأى من الساذج التي كابت سائدة وشهورة في ذك التاريخ، لكن هذا التعير هو الذي حفر العمَّل المصيام على فأعلية الإبداء لتظلم حديد في (١) (التقدية) من - ١٥٠، ١٥١ طبعة القاهرة سنة ١٣٢٧هـ

الحكم، غير مسبوق في التاريخ. وذلك حتى يكون هذا النظام قادرًا على تحقيق المقاصد الإلهبة في الاستخلاف

■ ولتميز النظرة الإسلامية \_ في تكريم الإنسان \_ بعدم التميير \_ العرقي أو اللغوى \_ بين كل بدي الانسان \* ولفد كرما بي ادم وحملاهم في أثم والخر ورزفاهم من الطات واعتلاهم على كند ممل حلقا تقصيلا ٩ [الاسراء ١٠٠] فلقد وحد العقل المسلم نفسه عدموعا بهذا التميز إلى إنداع نظام للسوري، بصبح ميه بلال المعشى الذي أعتقه أبوبكر الصديق من رق العمودية \_ سيدا بقول عنه العاروق عمر بن الخطاب \_ وهو من هو في قومه اسبدا اعتق سيدما

ولولا هذا التمير الإسلامي في تعميم النكريم لمطلق الإنسار، لأعرث ديمقراطية اليونان - والتي كانت حكرًا لقلة قلبلة من الأحرار الأثبنيين، دون الكثرة الكاثرة من العبيد، والمحترفين للعمل اليدوى، وسكان المستعمرات - لاغرت هذه الديمقراطية اليونانية العقل المسلم بتقليدها لكنه وحد نفسه محتاحاً - كي يفي بحقوق التميز - إلى نظام شورئ يحقق النقاصد الإسلامية في تعميم الثكريم الإلهى لمطلق الإنسان.

■ ولتعيز التصور الإسلامي . في مكانة الإنسان بالكون ـ بنظرية الاستخلاف التي وضعت الإنسان في مكان الخلامة لخالق هذا الكون ـ سنحانه وتعالى . وجد العقل المسلم نفسه مدفوعا محاجات هذا القصور المتميز الذي جعل للإنسان مكانا متميزا ـ مدفوعا إلى إبداع معط حديد من مهاسة - الدولة والمحتمع والعمران.

فالإنسان الخليفة هو سيد في الكون، لكنه ليس سيد الكون. إنه - بعبارة الإمام محمد عبده - «عبد للله وحده، وسيد لكل شيء بعده « ولذلك، فسلطة هذا الإنسان عي تقرير «سياسة» وتدبير الدولة والاحتماع والعمران فائمة ومقررة، لكنها - يحكم كونه خليفة - سياسة محكومة أضاق الحرية قبها، وبوعية التدبير لمعرداتها، بالشريعة الإلهية التي تمثل عي نظرية الاستخلاف وتعاقده بدور عقد وعهد الوكالة والإنابة والاستحلاف

ولدلك كان العقل النسام مطالبا بإبداع سياسة منصورة، تدفا لنمير مكانة الإنسان - كما حددها النصور الإسلامي - في هذا الكون سياسة نحمه بين نعرات الاحتهاد الإنساني والصوابط المترعية، وتولف ما بين المصالح الديوية ومعايير السعادة الأحروية فكان إبداع الانسان السينج والحصارة الاسلامية السياسة الشرعية التي لم تقف تنابيرها وتقلمها وتقيياتها عددما نطق به الوحي وبلغه الرسول يَرَيَّة والما أصاف إليها الإنسان الاحتهادات العدنية التي تواكب المتغيرات وتستحيب للمستجدات فتعيزت عن سياسة الكهنون المصراني - في دولة الحكم بالحق الإلهي - قلك التي حصرت السياسة قيما جاء به اللاهوت، وتميزت كذلك عن السياسة العقلية المحصة التي لم تضييط الاجتهاد العقلي بصوابط الترع وحدود الله

بعم لقد ابدع العقل التسلم علم السياسة الشرعية وهو معلم متميز في سياق التطور الحصارى للتصارات الانسان، لم تعرفه تلك الحضارات التي همشت الانسان بالفكر الحشرى أو بالفكر

الباطني.. ولا ثلك التي أنهت الإنسان، فحررت سياسته من شريعة السماء.. وكان ذلك الإبداع المسلم المتميز ـ في السباسة الشرعية ـ ثمرة لتمير النصور الإسلامي في الاستخلاف

ولحمع هذه السياسة الشرعية بين الاجتهاد الإنساني وبين الصوابط الترعية والمقاصد الالهية، كانت والمصلحة عنها ومصلحة شرعية معتبرة وليست مطلق ومصلحة وكانت عايات تدابيرها تحقيق مصالح الدميا والاحرة لا مصالح إحداهما دون الأخرى، وكانت حقوق الإسسان فيها مصبوطة بحقوق الله، وكانت الضوائط الشرعية فيها - جميعيا - مصالح معتبرة للإنسان فكانت - هذه السياحة الإسلامية - جرءا عن الشريعة حتى عقدما تكون احتهاها إنسانيا والداعا سنريا لم ينطق به الرسول على المسانيا والداعا سنريا لم

ولقد أجاد الإبيام الل عقيل أو الوقاء على بل عقيل التعدادي (٢١١ م. ١٩٤٥م / ١٩٤٠ م. ١٩٤١م الوصف لتعير هذه السياسة الإسلامية عندما قال وهو يصور عن لم يقهم تميزها هذا وانتا لا نقول أن السياسة العادلة مخالفة للشريعة الكاملة بل هي جزء من أجزائها وباب من ابوابها وتسميتها سياسة احر اصطلاحي، والا فاذا كانت عدلا فهي من الشرع فالسياسة ما كان من الافعال بحيث بكون الناس معه أقرب الى التماح وابعد عن الفساد وان لم يشرعه الرسول ولا فزل به وحي وتفسيم بعضهم طرق الحكم الى شريعة وسياسة كتفسيم عبرهم الدين الى سريعة وحقيقة، وكنفسيم الحرين الدين لي خقل، وفقل الى سريعة وحقيقة، وكنفسيم الحرين الدين لي خقل، وفقل

وكل ذلك تقسيم باطل، بل السياسة والحقيقة والطريقة، والعقل. كل ذلك يتقسم الى قسعين صحيح، وفاسد، فالصحيح قسم من اقساد الشريعة، لا فسيم الها، والباطل صدها ومنافيها ان السياسة العامة جرء من اجزاء السريعة وقرع من فروعها وهذا الأصل من أهم الأصول وأنفعها

همكذا تصيرت السياسة الشرعية بالحصم بين «الالهن» و«الانساني» تدفيا لتسر عكانة الانسان في الكرن، نسبت فلسقة التصور الإسلامي المتعبرة في نظرية (لاستخلاف مكان هذا التميز مصدرا وحافرا وسنطلفا لفعالية إسلامية، أبدعت في السياسة علما لم تتعارف علية ولم تعرفه الحصارات الاحرى

■ وسبب هذا النمير للسياسة الشرعية ـ عن سياسة الكهاسة وعن السياسة اللاديمية ـ اقتضى هذا التمير السياسي تحيرًا في فقه المعاملات والقامون الحاكم للمحتمع الاسلامي، فكان دلك حافزًا للعقل المسلم على إبداع فقه متميز، انضبط فيه الاحتهاد الفقهي بمبادئ المتربعة وقواعدها وحدودها ومقاصدها، وبالفلسفة الإلهية في التشريع.

فالشريعة وضع إلهي ثابت والفقه اجتهاد الفقهاء محكومًا بالشريعة الإلهية الثابثة. والله مسيحانه وتعالى مهو الشارخ،

<sup>(</sup>۱) القسيم منصر المسيء المقدوم "صدح مقدداً والغيراً أما القسم فهو هراء في الكر. (۱) ابن القدم العلام الموقعين على على على ١٩٧٣ ١٩٧٣ خدة عرب ما ١٩٧٢م و(الطرق الحكمية في السياسة الشرعية) عن ١٩٧٧م ٥٠ تحقيق د حسيل غازي مناعه القاهرة مناة ١٩٧٧م.

ولا يسمى فقيها. ومجتهدونا فقهاء، وليسوا بمشرعين. وتمرات اجتهاداتهم في قفه المعاملات إبداع إسلامي متميز في القانون، لم تعرفه المنظومات القامونية الأحرى، سواء منها تلك التي وفقت في القامون عبد اللاهوت، دون اجتهاد فقهى أو تلك الشي عرفت الاحتهاد الفقهي عبر المحموط بتريعة السماء

وعن حقيقة تمير هذا الأنداع الأسلامي في الفقاء والذي صفل هذا الفقه حامعا لم المصطحة، و الصحير ، وصابطا بالصعفة، بدالأحلاق ، يقول واحد على حبراه المستشرمين في الفقه الإسلامي د المستشرق د دانيد سابتيلانا ، ال الخضوع لهذا القانون الاسلامي ابما هو واحب اجتماعي وقرض ديني في الوقت نفسه ومن ينتهك حرمقه أو يشق عصا الطاعة عليه لا يأثم تجاه النظام الاحتماعي بل يقترف خطيسة دينية ايضا لائد ، لا حق ثم لما ليس لاه قيه نصيب

فالنظام القصابي والدير، والقانون والأخلاق هما شكلال لا ثالث لهما لتلك الارادة التي يستمد عنها المجتمع الاسلامي وجوده وتعاليمه فكل مسالة قانونية انما هي مسالة ضمير وتحكيم عقلي بذاتها وكل مسائل الفقه كان مرجعها الأخير علم الكلام، ان الصبغة الاخلاقية نسود القانون وانعلاقة تقترب غالبا لتوجد بين القواعد القانونية والتعاليد الاخلاقية توجيدا ناطأ وكل انفاق أو عقد يتهيأ فيه موصوع علاقة فالوتية ذات صبغة أخلاقية لهو السمى درجة من أن يكون محض متفعة وهكذا ترسم الاخلاق والاداب في كل مسالة حدود القانون قتحد أنفسنا وقد بلغنا مرحلة «الحق المطلق» الذي هو أساس المحتمعات المتعدنة قاطبة

قم يعضى «سانتيلانا» فيتحدث عن تعيز هذا الإبداع الإسلامي في الفقه - والذي حكمته الشريعة الإلهية، وهي ثابت ومطلق - عن الإبداع الغربي في القانون، فيقول

إن معنى الفقه والفانون بالنسبة البنا والى الاسلاف محموعة من القواعد السائدة التى اقرها السعب اما رأسا او عن طريق دمثليه وسلطانه مسئمه من الإرادة والادراك واخلاق النشر وعاداتهم الا ان التفسير الاسلامي لنفابون هو حلاف دلك وعيثا محاول ان نجد اصولا واحدة تشقى قبها السريعتان الشرقية والعربية (الاسلامية والرومانية) كما استقر الرأى على ذلك ان الشريعة الإسلامية ذات الحدود المرسومة والدبادي الثابتة لا يحكن ارجاعها أو نسبتها إلى شراععنا وقوانيننا لانها شريعة دينية قفاير أفكارنا أصلاً

ولو لم يكن هذا التميز في المرجعية الديسة للفقه الاسلامي. وفي الضوابط الإلهية لاجتهادات فقهاء الإسلام، وفي الفلسفة الشرعية لتقنين فقه المعاملات الإسلامي - لاستعار المسلمون مدونة محسليان، - في القابون الروماني - مع أخذهم من الرومان تدوين الدواوين منذ عصر الفاروق عمر بن الخطاب

 <sup>(</sup>۱) الغابون والمخلفع) بحد مستور بكتاب (قرال الأسلام) ص 233 271 473 مرديد.
 قرحمة حرجيس فتح الله طلعة بسروت سنة 1577 م.

لكن هذا التعيز هو الذي صوف المسلمين عن استعارة القانون الروماني ـ المفصل والمبوب والمنظم ـ وهو الذي حفز العقل المسلم إلى الإبداع الفقهي، واستنفر طاقات المعالبة لدى فقهاء المسلمين، حتى بنوا ذلك الصبرح الإسلامي في فقه المعاملات. وهو صبرح دائم التجدد والارتفاع والانساع يتوالى المستجدات في واقع الحياة وشنون العصران

■ كذاك ميزت نظرية الاستخلاف الاسلامية افاق «العمران الإسلامي» وهو ما ترجعا على تسميله بالحصارة الإسلامية - فشملت هذه الأفاق الدين مع الدنيا، حاعلة الدين واحداً من الصرورات التي يتأسس عليها العمران فمقومات العمران ليست الدين وحده، وأيضًا ليست متحررة من الدين ولا منعصلة عنه.

ولقد حفز هذا التميز فعاليات الإبناع في العقل العملم، فاستخلص من البصوص الشرعية التي تواترت تواترًا معبويًا -مبحث «مقاصد الشريعة»، الشاعل لـ«الضرورات» - وهي التي لابد منها في قيام مصالح الدين والدنيا، ويدونها تختل استقامة المصالح، فتتهدد الحياة في الدنيا، والنجاة والنعيم في الآخرة.

وهذه الضرورات هي خمس:

 ١- الحفاظ على الدين، وإقامته تهذيبًا للنفس، وسياسة للدنيا بشريعته.

 ٣- والحفاظ على الإنسان، خليفة شه ـ سبحانه وتعالى ـ فى استعمار الأرض.

- ٣- والحفاظ على العقل الإنساني، ملكة يحصل بها الإنسان
   الصواب البشرى ليرامل الصواب الذي حاء به الوحى في مداية الانسان
- على النسب والعرص تلبية للعطرة الانسانية السوية، وتبدية العواص الاختصاص الحافزة على السعى والإبداع
- هـ والحفاظ على المال مما يعبيه بن حل الكسب، ورسد الإنفاق.
   وخير الاستشمار، والشكافل الحامح سين حسد الأمة،
   النشتطفة عن الله في النمتع بالأموال والتروات.

ومع «الصرورات» و زناليا لها عنى مقومات العمران الإسلامي -شأشي ، الحاجات»، وهني الشي بشوقف على وحودها التوسعة، ورقع الضيق المؤدي في الغالب إلى الحرج والمشقة،

وبعد «الصرورات» - وثالبًا لها في هده المقومات - ثأتي «التحسينات» التي بؤدى وجودها وتحققها إلى زينة العمران وكماله بمحاسن العادات"

والمتأمل في هذا المبحث الإسلامي في مقاصد الشريعة يجد نفسه أمام نظام لمقومات العمران الإسلامي حفز العقل الإسلامي على بشورت وصياغة معالمه - استحلاصا

<sup>(</sup>۱) المناطعي (السرافقات في الحصول الأحكاما حبراً حمل ١٠٦٥ تحديق محدي الدعل. عبد الحجيد صبحة الداهرة بكتمة وصعيفة محمد على فيجوح حدول تاريخ والنجراء كنك بـ عبدالوهاب خلاف اعتم أصول الطفرا حلى ٢٠٠٠ حروم عبدة دال الفلم الكويت باسنة ١٩٧٣ عليه دال الفلم.

واستنباطًا من النصوص المتواترة تواثرًا معنويًا - تُميرً النصور الإسلامي - في الاستخلاف - بالعلاقة الجامعة والعروة الوثقى بين المرجعية النبنية وبين الإبداع الإنساني في إقامة العبران النشري

وبدول هذا التمير في التصور، به كان العقل النسلم لنحد النافع والنحافر على ابداع هذا النسط النجاص في مقومات العمران

• ولشمير التصور الإصلامي في علاقة اللطف الإلهي، بدالإبداع السرى «وترامل «هداية السما» مع «العقل الإنساني» وتساند الكشاب، دوفيه الإصابة التي جاءت بها الرسالة السمارية دمع «الحكمة التي هي «الإصابة في غير البوة» "لتميز هذا التصور الإسلامي دعلي هذا النحود قامت في الفكر الإسلامي الحوافر والدوافع لإبداع عقلابية إسلامية مؤمنة الإسلامي الحوافر والدوافع لإبداع عقلابية إسلامية مؤمنة الم

فإذا كانت «عقلانية اليونان فرتلتره الإيمان الديني فلأنها كانت تمرة لبيتة خلت من «الوحى و«النقل الديني، وإذا كانت «عقلانية النهضة الأوربية الحديثة، قد نهجت نهج العقلانية البونانية في التحرر من الدين فلأنها كانت رد فعل مناهضًا للاهوت ناصب العقل والعقلانية أشد العداء..

لكن الحال الإسلامي - في هذا الأمر - قد كان مختلفاً كل الاختلاف..

<sup>(</sup>١) فيما رواء المخاري «الحكمة الإصانة في غير النبوة،

فالمعجزة الإسلامية ـ القرآن الكريم ـ لم نأت ـ كالمعجزات المادية للخالين من الرسل ـ لتدهش العقل وتعجزه وتشل فعالباته، وإنما حاءت لتحفزه على النظر والنفكر والتدبر والتفقه ليفقهها، ويدرك أسرار إعجازها، ويمير متشابهها من محكمها، وليققه ـ أيضا مع آباتها ـ آبات الله في الأنفس والأفاق فهي ـ لدلك ـ معجزة عقلية، تستمغر العقل للفعل، وتحتكم إليه في الفقه، وتعينه على معرفة ما لا يستطيع ـ لنسمية إدراكه ـ أن يستغل بمعرفته من ببأ العيب والأحكام التعدية في الدين

ولذلك كان حفر هذا التصور لفلاسقة الإسلام على أن يبدعوا فلسفة تقيم المراهين العقلية على صدق الإيصال الديني لا فلسفة تنقص الإيصال الديني، وتُحل الميتافيزيقا محل الدين - فلسفة عرفت «العقلانية المؤمنة» - لأول مرة في تاريخ الفلسفات - أداة لإقامة البراهين على العقائد الدينية - كما حدث في علم التوحيد الإسلامي علم الكلام - الذي هو فلسفة الإسلام

كما حفر هذا التصور فلاسفة الإسلام على أن يبدعوا في والمعرفة ونظرية تفردت بها حضارتها دون غيرها من الحضارات. فلم يقفوا - كما صنع فلاسفة الغرب - بمصادر المعرفة عند وعالم الشهادة وحده و الواقع والكون و دون سواه - قاصرين المعرفة الحقة والحقيقة المعرفية على هذا المصدر المنظور وحده - وإنما اعتمد فلاسفة الإسلام - لمصادر المعرفة - كتابي الله - سبحانه وتعالى - كتابه المسطور، بأياته المقروءة... وكتابه المنظور، بأياته المعترفة في الأنفس والأفاق، فتكاملت

فى هذه النظرية مصادر المعرفة، وتوازنت، عندما قامت على ساقين جامعتين لمصادر معارف «الغيب» و الشهادة»،، وكذلك كان التكامل في «سبل المعرفة» عند فلاسفة الإسلام

فعلى حين وقف التصور والوضعى والمادي وعي العصارة الغربية \_ بسنل المعرفة عند «العقل» و«التجرية» وحدهما ووقف التصور «الباطني والعنوصي " عند «الدوق» و«الهبة» وحدهما فإن فلاسفة الإسلام الذين عبروا بحق عن هدا التصور الإسلامي - قد اعتمدوا - في سبل المعرفة - أربع هدايات وسبل لتحصيل المعرفة الإنسانية، هي والعقل، ووالنقل ـ الوحي، والتجربة الوجدان، وهي سبل لا تعمل مرادي، معرولا كل منها عن الأخرين، وإنما تتكامل على النحر الذي تصبح فيه منظومة واحدة، فتكون عقلانبتها مؤمنة. ونقلها مؤسسا على العقلانية المؤمنة. وتجربتها لوما من «العلم النافع» الذي هو عبادة تنمى خبتية العلماء لله بمحاه اكتشافهم للأسرار التي أودعها \_ سبحانه \_ في المخلوقات ﴿ إِنَّهَا بِخُنْيِ اللَّهُ مِنْ عِبَادُهُ الْعُلُماءُ ﴾ إناطر ١٣٨. كما يصيح «وجدانها» ملكة تضيف إلى سبل المعرفة الأخرى، بدلا من أن تنكرها وتتنكر لها ـ كما هو حالها عند أهل الباطن والغنوص.

<sup>(</sup>١) العدوصية نسبة إلى عموصيص، أي العمرية تزعة فلسعية ودينية اردهون في المناخ الحضاري الهليدي وهي قائمة على أن والععرفة، هي طريق الخلاص وهي ترعة ساطنية حثولية. أسهمت في تكوين محالمها الإشراقية الفارسية القديمة، والقبالة الإسرائيلية وهي لا تعتمد المغل أو العقل نقدر ما تعتمد الدوق ومحاهدات القجرية النائية

تلك هي حقيقة الإبداع الإسلامي في الفلسفة الإسلامية.. وفي العقلانية المؤمنة وفي نظرية المعرفة المتميزة. وهو إبداع حفز إليه ودعا له واستنفر العفل المسلم لصباغة بنبائه تمير النصور الإسلامي للعلاقة بين مصادر المعرفة، والروابط بين سبل تحصيلها تميز هذا التصور الإسلامي عن نطائره الأخرى، مادية كانت أو باطنية

وإذا كانت هذه الفلسفة الإسلامية المتميرة قد تطورت في علم التوحيد - الكلام - الاصلام - انطلافا من القرال الكريم، وامتقالا لأوامره بالثعقل والتفكر والشامر والنظر والعقه واستصابة لحاجات العقيمة الإسلامية لحي مواجهة التحديات الديبية والفلسفية المثي ظلت قائمة في أطار الدولة الإسلامية \_ بعد الفترحات \_ أعمالا لمبدأ « لا إخراد في الذبر ؟ [الفرة ٢٠١] وهو إنجاز فلسفى سدق ترحمة الفلسفة اليونانية إلى العربية بأكثر من قرن من الزمان عان ترجمة العطمين لما ترجيوا عن فليفة اليونان لم يكن القصر منها جِعل هذه القلصفة اليونانية قلسفة المسلمين، ولا إخلالها محل علم التوحيد الإسلامي. وإنما كانت هذه المترجمان الفلسفية وسلاحًا عقلاً ليًّا - بونانيًّا، استعال به المسلمون في مواجهة «الغنوصية -الباطنية والتح امتزحت فيها مواريث فارسية التواقية سقايا إسرائيلية، بالأفلاطونية والأفلوطينية" وكانت هذه والغبوصية، (١) الأفلاطونية نسبة إلى المنسوف اليوباس أفلاطون (٢٢١ ـ ٢٤٧) م، ولذن أسهست مغاريفه في عالم المثل في تكوير الطلبقة الإشرافية أما الأطوطينية فيبدة التي

أقلوطس (٢٠٤ - ٢٠٠م) أساق كان إسهامه أكثر على العكر العدوجاني والمناطعين

هي الخطر الأشد في مواجهة الإسلام، ثهدد بقاءه، وتحاول أن تصنع دعه ما صنعت مع النصرانية التي تحولت .. بسبب هذه «الغنوصية، ـ إلى فلسفة حلولية ومحموعة من الأسرار الداطنية، ترمز إليها ،طقوس هي أفرد إلى الوتلية منها إلى التوحيد

ولما كان أهل الباطل والعبوص - في ذلك التاريخ - يحتردون منطق اليونان وقكر البونان أكثر من احتراضهم عدماف القران وفكر الإسلام - كخال المنفرنين في عصرنا - فلفد استعان فلاسفة الاسلام على كسر شوكة «باطنيتهم» بقلسفة اليونان، وبعقلامية أرسطو (۲۸۷ - ۳۲۲ق م) بالدات

قابن سيبا (٣٧٠ ـ ٢٨٠هـ/ ١٨٠ ـ ١٩٧٧م) وهو من أوائل وأكابر الدين بسطوا للفلسفة اليونانية ـ في ترانبا ـ الموسوعات الكبرى ـ مثل اللثفاه) واللواحق) ـ بقول إنه قد نسط هذه الفلسفة لا باعتبارها الفلسفة الحقة، وإنما هي كنب ألفناها للعاميين من المثقلسفة المشعوفين بالمشانين ، الظانين ان الله لم يهد إلا إياهم، ولم ينل رحمته سواهم.

وينبه على أنه قد نتر في هذه الكتب انتقادات وإصافات يعرف المتخصصون مقاصدها في «إكمال ما أرادوه وقصروا فيه ولم يبلغوا أربهم منه» مع المجاهرة «بمخالفتهم في الذي لم يمكن الصبر عليه»!

<sup>(</sup>١) تبار مي المنسفة اليومانية بمحم نحو الأرحطيه

قم يعلن الأصحابة أنه لا يعتبر هذه الفلسفة اليونانية - (التي قدمها في الشفاء وفي اللواحق) - فلسفته المعبرة عن أرائه .. فيقول لهم ولكنكم - أصحابنا - نعلمون حالنا في أول أمرنا وأخره وطول المدة التي يبن حكمنا الأول والثاني نثق بأكثر ما قضيناه وحكمنا به واستدركناه ولا سبعا في الأنباء التي هي الأغراض الكبري ولما كانت الصورة هذه أحببنا أن نحمع كنابا بحتوى على أميات العلم الحق الذي استنبطه من نظر كثيرا وفكر عليا ولم يكن من جودة الحدس بعيدا فمن أراد الفلسفة على ما هي بالطبع وعلى ما يوجه الرأى الصريح الذي لا يراعي فيه حانب الشركاء في الصناعة هعليه يكناسي المفلسفة المشرقية الواما العامة - من مزاولي هذا الشان - فقد اعطيناهم في اللواحق ، ما يصلح لهم زيادة على ما احدوم الأستعيم وستعطيهم في اللواحق ، ما يصلح لهم زيادة على ما احدوم الأنث

وانطلاقًا من هذه الحقيقة الهامة ـ التي تخفي على الكثيرين ـ قطع المستشرق الألماني «بكر» (كارل هيشرش) Becker, C.H (كارل هيشرش) ١٩٣٩ م (١٩٧٦ - ١٩٣٩ م) بأن المسلمين إنما ترجموا الفلسفة اليونانية لمواجهة خطر «الباطنية ـ الغنوصية «التي كانت تتحدى الإسلام، وليست لتكون فلسفة الإسلام، فيقول. «إننا نرى كفاح المسيحية من أجل استقلالها وتوكيد ذاتها بإزاء الروح اليونانية المجسدة في «الغنوص»، يتكرر من جديد في الإسلام، في القرون الأولى.

 <sup>(1)</sup> أورد هذا اللصن المستشرق الإيطائلي «طبعو» في محثه أحجاولة المسلمين إيجاد فلسفة شرقية) - وهم معشور - بترجعة - عند الرجعن بدوي - في كذات (التراث اليوباني في الحجارة الإسلامية) ص ٢٧٨ - ٢٨٢ طبعة القاهرة ١٩٦٥م.

قالإسلام كان معادينا للروح الهلينية " والميزة الرئيسية للقرآن هي أنه كان يؤثر تأثيرا مضادًا للروح الهلينية، في عصر تغلغلت فيه البلينية وفي اللحظة التي تخطى فيها الإسلام حدود مهده الاول، بدا الصراع والتصادم فتكونت جبهة كفاح فريدة في بابها. فالدولة والمذهب الدبني الرسمي يسبران هنا كما يسبران في كل مكان، جنبا إلى جنب وفي وصف واحد لكنهما في كفاحهما ضد الدي لا يعترف لأحد بسلطان، يهبيار بالروح البونانية الحقيقية (الفلسفة اليونانية) كي تساعدهما

لقد كان الغنوس يحارب الاسلام دينيا وسياسيا، وفي هذا النضال استعاز الاسلام بالفلسفة اليونانية فكأن الاسلام الرسعي قد تحالف انز مع التفكير اليوناني والفلسفة اليونانية ضد الغنوص، ومن هنا نستطيع أن نفسر حماسة الخليفة المأمون أربحه المدرم ممكن من مؤلفات الفلاسفة اليونانيين إلى العربية ـ وقد اعتاد الناس أن يفسروا هذا ـ حتى الأن ـ بارجاعه إلى ميل المأمون الى العلم وحبه له ـ ولو كانت المسألة مسألة حماسة للعلم ورغبة خالصة في تحصيله فحسب لكان «فوميروس» أو أصحاب المآسى من بين من ترجمت كتبهم أيضًا، لكن الواقع هو أن الناس لم يحفلوا بين من ترجمت كتبهم أيضًا، لكن الواقع هو أن الناس لم يحفلوا

 <sup>(</sup>١) الهلبنية هي حضارة الإعريق ومثلهم وفلسفتهم ونمط معينتهم: أي النجودج اليوناني القديم في المقرة إلى الكون والحياة، والعلاقات الإنسانية، ومكونات العقل، ومعايير السلوك، ومنظومة القيم.

 <sup>(</sup>٢) أشهر شعراء الإعربيق (القرن الثاسع قبل المبلاد) وهو صاحب الإلبادة،
 وه الأوديسة، وهما من أكثر ملاحم الشعر الإغريقي شهرة وتأثيرا

بها، ولم يشعروا بحاجة ما البها لقد ترجمت كتب الأطباء للحاجة العطية البها، ولعل ترجعة كتب أرسطو أن تكون قد نشأت - بالضرورة - عن حاجة عملية كذلك «".

فيصوص القدماء ودراسات المعاصرين شاهدة على أن الفلسفة الإسلامية، والعقلابية الإسلامية، ونظرية الشعرفة الإسلامية، ونظرية الشعرفة في الإسلامية، وخصوصية الحصارات الأحرى ونمير النصورات الإسلامية، وخصوصية الحصارة الإسلامية هي التي حفرت العقل السلم إلى فعالية الإبداع المتعيز في هذه الميادين

■ ما الرهبا التميز في التصورات والحصوصية من المصارة والتي أتمرت إبناعا متعبزا في الفلسفة والعقلانية ومغلوبة المعرفة - قد حفر العقل المسلم الى التطلع بحو استطقا متعيز عن المنطق الأرسطى - رغم الاستغمال المرحب الدى لقيه هذا المنطق في حضارة الإسلام - فالإسام المنافعي (١٥٠ - ١٢٦٨م / ١٣٦٧م) وشيح الإسلام امن تيمية (١٦٠ - ١٢٦٨م / ١٢٦٨م) قد نطلعا إلى بناء منطق إسلامي، وذلك بعد بقدهما للمنطق الأرسطى، وتقرير الشافعي ارتباط المنطق بداللغة والعقيدة الدومي ثم خطل وخطأ تبنى منطق أثمرته اليونانية والوثنية اليكون ميزان النظر في حضارة لغيبا العربية وعقيدتها النوحيد وتقرير ابن تيمية ثقيبد

 <sup>(</sup>۱۱) بكرت بحث (وارث ووارث) - معشور في المصدر السابق، ص ۷ - ۹ - ۱۱ ميده القاهرة
 (۲) د على سامي انتشار المناهج البجل علم بمشرى الإسلاما ص ۳۷۱ - شيعه القاهرة سنة ۱۹۹۷م

المنطق الأرسطى للقطرة الإسلامية بقوانين صناعية متكلفة في الحدد" و«الاستدلال» وعجزه عن الوقاء سائحاه الإسلام إلى الوفاء حالحاهات الإنسانية المتعيرة". ودلك عصلاً عن غير الشافعي وابن تيمية من نقاد هذا المنطق الأرسطى حاهبك عن الجهود التي أندعها المسلمون عمتكلمين واصوليين، وفقهاء على إبداع فواعد منهج إسلامي بديل، يعتب على الاستقواء، وليس على محرد القياس وهي الجهود التي توجت بنيلور المنهج على منادي طوى منعجة المسطق الأرسطي طيا كاملاً

حدث بلك النقب والإبداع للنديل المنطقى لتميز المنطلقات والتصورات الإسلامية عن تظيرتها اليونانية فكان هذا التميز هو داعية الفعالية. والحافز على الإبداع

■ ولمخالفة التوحيد الإسلامي للوتبية اليونانية ولأن هذا التوحيد قد طبع حضارتنا الإسلامية بطابعه، تبرهت أداب الأمة وفنونها عن استخدام رموز الوتبية في أدابها وفنونها فشاعت في أدابها وفنونها فشاعت في أدابها وفنونها روح التوحيد، ورموز الواقع، والإشارات إلى تاريخ الأمة ووقائع مسبرتها الحضارية.. وكان إعراضها عن ترجمة صلاحم الإغريق وأساطيرهم، تلك التي تجسدت فيها وثبيتهم وصراعات معبوداتهم، وتصوراتهم التي ألبت الأبطال

<sup>(</sup>١١١ الحد، في القصية المنطقية على أحد طرفى القصية - المحدول أو المرصوع ، وفي القاس عو الطرف الأكراد الأوسط أو الأصعر فيه والحد، في العربية عام التعريف، أي القول الدال على ماهية الشيء

<sup>(</sup>٢) البصدر السابق، ص ٢٧٩

٢١) من المصدر السابق دراسة وافية لهذا الموضوع

ولعل المقارنة بين الإبداع الإسلامي للإشارات والرمور العربية الإسلامية في آبابنا وفنوسا التراثية، وبين المحاكاة والتقليد لدى أدبائنا المعاصرين الدين تغربوا - المحاكاة والتقليد - للرموز الثوراتية والإبجيلية والغربية - من مفردات «بشيد الإنشاد» إلى الشاعر الإنحليري اليوت (١٨٨٨ - ١٩٦٩م)، لعل هذه المقارنة أن تكون شاهدًا على فعل التميز الحضاري في الإبداع والعاعلية وفعل التحير الحضاري في الإبداع والعاعلية وفعل التحير الحضارية والعاعلية الحصارية في كسل التقليد والعحاكاة

ف التميز الحضاري العرسي الإسلامي هو الذي أشاع روح العروبة ورمور الإسلام في أداب الأمة وفنونها، ولولاه، لما كان هذا الإبداع العربي الإسلامي المتميز في هذا الميدان

■ وحقائق العلم الطبيعي مشترك إنساني عام الأنها - كموضوعاتها - لا تتغاير بتغاير الحضارات، ولا تتلون باختلاف عقائد الباحتين فيها ولذلك أحد العرب والمسلمون هذه العلوم الطبيعية عن الإغريق والهنود وبدأت الترجمة إلى العربية بعلوم الصنعة في النصف الثاني من القرن الهجري الأول - نقلاً عن مدرسة الإسكندرية بريادة الأمير الأموى خالد ابن يزيد (٩٠هـ/ ٧٠٨م) --

لكن التصور الإسلامي المتميز لمكانة الإنسان في الكون كخليفة الله - سبحانه وتعالى - وهو التصور الذي يجعل من كل أعمال الإنسان في سائر مياديل العمران عبادة الله، قد ميز فلسفة العلوم الطبيعية في الحضارة الإسلامية، وإن لم يعيز حقائقها وقوانينها تمبيزا كبفيًا ونوعيًا... فتميزت دواقع البحث فيها، فلم تعد مجرد استحابة لتلبية الحاجات الدنيوية، وإنما مارسها العلماء باعتبار ممارساتهم لها طاعة لأمر الله - سبحانه وتعالى - بالعظر في أبات الله في الخلق والأنفس والأكوان وكانت اكتشافاتهم لأسرار الله في الكون المادي آبات وظفوها في دعم الإيمان الديني بخالق هذه الآبات والمعين لهم على اكتشافها فكان الثقدم في اكتشاف أسرار الحليقة نعمية لحشية الله، وبرهنة على الإيمان الديني، وليس تجبرا إنسانيا يغرى بإحلال العلم مكان الدين، كما كان الحال مع العلم الغربي في سياق الحصارة العربية

كدلك كان الصبط الإسلامي لتوظيف حفائق وقوابير وكشوف هذه العلوم ضبطها بأخلافيات الإسلام، وحياطتها بقيمه، ونوجيهها لتحفيق المقاصد الشرعية التي جاء بها الدين ومن هنا حاء الإبداع الإسلامي المتمير حتى في ميدان العلوم الطبيعية التي لا نتمايز حقائقها باختلاف الحصارات وتجلي هذا التميز في اجتماع العلم الديني والعلم الإنساني والعلم الطبيعي في ممارسات العالم المسلم الموسوعي، فانعكست الطبيعي في ممارسات العالم المسلم الموسوعية التي تجاورت فلسفة المنهاج الإسلامي الشامل في الموسوعية التي تجاورت فيها وتكاملت ألوان العلم.. كما انعكس هذا التميز في فن فيها مؤلفات في علوم الدين؛

ففي الحضارة الغربية - إن في جاهليتها الإغريقية أو في ا نهضتها الحديثة - أدت الروح المادية والفلسفة الرصعية إلى إسهام العلم الطبيعي في تكوين العقلية الملحدة الدون أن يكون الإلحاد من مقاصد مساحث تلك العلوم، وذلك خلال دراستها للعالم وكأب عالم بالا خالق، ومن حلال تناولها للمادة وظراهرها الطلاقا من الأسباب المادية وحدها، دوسا إشعار للدارس والقارئ بأن هناك قوة غير مادية ولا علموسة وراه هذه الأسباب المادية ولا علموسة

لكن هذه العلوم داتها. بحقائقها وقواسيها بمكن أن يقال -دون معالعة \_ إنها قد تدينت في السياق الحصاري الإسلامي. فهي قد درست. وتم إبداء الصلمين حيادينها تحقيقا لفريضة إلهية تدعو إلى النظر في خلق السموات والأرض، وليس التماسا لسبل تناهص الدين ونزعر ؛ الإيسان، وهي قد عرصت حقائقها وقواليلها. لا كبرهان على إمكالية استغناء العقل بالعلم عن والسمعيات، ووالعيبيات، وإنما باعتبار أنها خطوة على درب العلم الإنساني الممتد إلى غير حدود، والذي هو تسمى. بالقياس إلى العلم العظلق والكلى والمحيط الذي استأثر به الله ـ سيحانه وتعالى \_ ﴿ وَمَا أُوتِينُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾ الإسراء ١٨ ]. ﴿ وَقُولَ كُلُّ ذِي علم عليه ؟ [بوسف ٧٦]، حتى لقد رأينا مؤلفات علماء هذه العلوم ــ في حضارتنا الإسلامية - تعرص للظواهر والحقائق والقوانين يروم الفقهاء والمتكلمين. يبدءون بحمد الله، والصلاة والسلام على رسوله. وكذلك بيثهون. ويؤكنون أن الله أعلم، كلما فئه الله عليهم بفتح علمي جديد! فالتيفاشي (٥٨٠ ـ ١٥١هـ/ ١١٨٤ ـ ١٢٥٣م) عندما يكتب في «الجيولوحيا» كتابه (أزهار الأفكار في جوافر الأحجار) يقتتحه بدالحمد فله بسم الله الرحمل الرحيم وبه بستعين، "كما يصنع الفقهاء والمتكلمون المسلمون وكدلك يصنع كل علماء العلوم الطبيعية في حصارتنا الإسلامية والدين كان الكتبرون ممهم علماء في علوم السريعة ايصا، فقها، وكلاما، وتعسيرا، وهدينا، بل ومتصوبة، يعيشون د مع تحارب العلوم الطبيعية بحارب العلوم الطبيعية بالمحارب العلوم الطبيعية بحارب العلوم الطبيعية بحارب العلوم الطبيعية بحارب العلوم الطبيعية بالمحارب العلوم الطبيعية بحارب العلوم الطبيعية بحارب العلوم الطبيعية بحارب العلوم الطبيعية بالمحارب العلوم الطبيعية بحارب العلوم الطبيعية بالمحارب العلوم الطبية بالمحارب العلوم الطبية بالعلوم الطبية بالمحارب العلوم المحارب العلوم الطبية بالمحارب العلوم الطبية بالمحارب العلوم المحارب العلوم المحارب العلوم المحارب المحارب العلوم المحارب المحارب

قابل رشد ٢٠١٥ \_ ٥٩٥هـ/ ١٩٢٦ \_ ١٩٩٨م) كان الماس يفرعون إلى قتواه في الطب يفرعون إلى قتواه في الطب فهو الطبيب المحرب والفقية الأصولي المتكلم الحكيم، وصاحب الكليات، - في الطب وابيناية المجتهد ونهاية المفتصدات في الفقة - والفصل المفال فيما بين الحكمة والمتريعة من الاتصال - في تدين الحكمة وتفلسف الشريعة - والمناهج الأدلة في عقائد الملة» - في علم الكلام والتوحيد.

وابن سيدا (٣٧٠ ـ ٤٢٨ هـ/ ٩٨٠ ـ ١٣٧٠م؛ كان «الشيخ الرئيس، في «الإلهيات» وفي العدني» في «الإلهيات» وفي «الطبيعيات». في «التصوف وفي «النبات والحيوان» و«المهيضة» حميعا فمن أثاره في الطب القانون وفي البحكمة والإلهيات «الشفاء» و«المعان» و أسرار الحكمة

 <sup>(</sup>۱) انظر ص ۳۷ من هذا الكتاب د تحقیق د محمد بوسف حسین، د مجمود بسیوسی حمادی د طبحة الفاهری سنة ۴۸۷ م

المشرقية»... وفي التجريب والطبيعة «النبات والحيوان»، و«الهيئة» و«أسباب الرعد والبرق» إلخ

والسبغدادي أبو منصور عبد القاهر من طاهر (٢٩ هـ/ ١٠٣٧م) ـ وهو الدي اشتهر بإبداعاته المتميزة في أصول الدين ـ كان المبرز في الحساب. وفي الهندسة حتى لقد قالوا إنه كان يدرس في سبعة عشر فيا ومن أثاره «أصول الدين» و«تفسير القران» و«معيار النظر» و«التكملة في الحساب» و«رسالة في الهندسة»... إلخ

والخيام أبو الفتح عمر بن إبراهيم (١٥١هم/ ١٩٢١م) كان اللغوى والشاعر والعياسوف والمؤرخ والرياضي والفقيه والمهندس، والفلكي والمتصوف! ولقد بقيت لما من أتاره "مقالة في الجبر والمقابلة، وتشرح ما يشكل من مصادرات إقليدس، و«الاحثيال لمعرفة مقداري الذهب والفضة في جمسم المركب منهما» و«الرياعيات، و«الخلق والتكليف». إلخ

والفخر الرازى. أبو عبد الله فخر الدين محمد بن عمر (386 - ١٩٥٨ - ١٩٥٨ ) كان الإمام في علوم الدين والدنيا جميعًا.. حشى لفد قال مؤرخود «إنه كان أوحد زمانه في «المعقول.. والمنقول.. وعلوم الأواثل الومن بين آثاره الكثيرة والجامعة لأقطار المعرفة وتخصصاتها، نجد «مفاتيح الغيب» - في تفسير القرآن الكريم - و«معالم أصول الدين» و«لوامع البينات في شرح أسماء الله الحسني والصفات»، و«الخلق والبينات في التوحيد وأصول الدين - و«محصل أفكار

المتقدمين والمتأخرين» و«نهاية العقول» و«البيان والبرهان» -في الفلسفة - و«المباحث العشرقية» - في التصوف - و«السر المكتوم» - في الفلك - و«النبوات» - في النبوة والرسالة -و«النفس» - في علم النفس - و«كتاب الهندسة» و«كتاب مصادرات إقليدس» - في الهندسة - الح

هكذا أصاف الإبداع الإسلامي نوازز ونكامل مصادر المعرفة، وتجسد هذا التوازن في العلم الإسلامي، وفي العقل الإسلامي، وفي العالم الواحد من الإسلامي، وفي العالم الواحد من علماء الاسلام، فكان الاستعال بحصيع العلوم - الشرعي، منها والمدني، والنظري، منها والتحريبي، - عبادة وقربة إلى الله، وامتنالا لأوامره وتكليفانه فبالعلوم الشرعية تعرف المقاصد الإلهية في العمران المستري، وبالعلوم المدنية يقيم البشر العمران الذي استحلفهم خالقهم لإقامته في هذا الوجود وفيهما مفا، وبهما جميعًا، يكتشفون أيات الله - سبحانه وتعالى - في الأنفس والأفاق فيظل العلم - بهذا المنهاج وتعالى - في الأنفس والأفاق فيظل العلم - بهذا المنهاج المعرفي المتميز - الهاب المفتوح دائمًا وأبدًا لاكتشاف الحقيقة في عالم الشهادة، ودعم قواعد الإيمان بالله وعالم الغيب

فتدين العالم الطبيعي قد أتمر تدين ننسفة العلم الطبيعي. فشدينت دوافعه. ومقاصده . ووظائفه عندما انضبطت بأخلاقيات وقيم وحدود الإسلام فكانت إصافة إسلامية، وإبداعًا إسلاميًا. أتمره التعايز الحضاري، الذي هو الصيعة الإلهية لحضارة الإسلام. ولولا ذلك التمايز الحضارى لوقف المسلمون في العلم الطسيعي عدد حدود الإصافات الكمية، ولما أصافوا هذه الإضافة الكيفية والنوعية، التي تفردت بها حصارتهم بين الحضارات

تلك إستران التي نماذج من الشطيبة ان التاريخية، في حصارتنا الإسلامية تقوم سواهد للبرهية على أن الإبداع القاعل والماعلية المباعة إنما هي تمرة طبيعية للإحساس بالغرادة والخصوصية فمع الحصوصية بشعر الإنسان بالماحة إلى ما ليس موصونا لمدى الاخرين وهده الحاجة هي أم الاحتراع، وداعية الإبداع، ومعجرة القاعلية لدى الإنسان وهي الباعدة للهجم التي يستبكف اصحابها الوقوف في طاحور النشيبة والتحاكاة:

## وتطبيقات حديثة ومعاصرة



عندما حاءت العزوة الاستعمارية الغربة الحديثة إلى بلادنا ـ بدءًا يحطة يونايرت (١٧٦٩ ـ ١٧٦٩م) على مصر (١٢٦٣هـ/ ١٧٩٨م) ـ حاءت وهني واعيبة بندوس العزوة الصلبية (١٨٩١ ـ ١٨٩١هـ/ ١٩٩١م) التي سبقتها فعي الحقدة الصلبية لم يكن لدى أوربا الفكر ولا التصارة اللدان يغرياننا بالتنعية لهم إلى التقليد لطرانقهم في التعكير والحياة

فقرسان الاقطاع الأورسي الذين تماروا العروة الصليمسة، كاتوا - كما وصفهم القارس والمورج الأمير أحامة من سنقد (٨٨٤ - ١٠٩٥هـ/ ١٠٩٥ - ١٠٩٨ما مكانوا مهائم، لا فصنلة لديهم سوى القتال، ولذلك، فعدما أزالت الفروسية الاسلامية - الأيوبية والمعلوكية - القلاع العسكرية للفرسان الصليبيين، زالت كل أتار ثلك العزوة الغربية من المترق رغم اعتدادها في ربوعه قرنين من الزمان:

ولقد وعت الغزوة الغربية الحديثة هذا الدرس. فهى قد جاءتنا ووراءها فكر النيضة الأوربية الحديثة. وقوة التورة الصناعية ولذلك صحب بوبابرت ـ مع الحيش والمدفع والمارود ـ المعتة العلمية، والمطبعة، والصحيفة، وضعارات التورة الفرنسية عن الحرية والإخاء والمساواة. بل والأزياء المطرزة عليها ألوان العلم

<sup>(</sup>١) (الاعتبار) ص ٦٤، ٦٩ تحقيق ميثيب حتى ضعة برمستون ـ أمريكا ـ ١٩٣٠م

الفرنسي، والتي حاول أن يخلعها على العلماء والوجهاء.. فلما تعذر ذلك خلعها على المتعاونين والعملاء

وكان الدرس الذي وعته هذه الغزوة هي أن للتهب الاقتصادي أجلاً عندما تتناقص مصالح الناهمين مع وعي الشعوب المستعمرة بمصالحها الوطنية في اقتصادياتها وأن للاحتلال العسكري أجلاً عندما يستفز الاحتلال الشعور الوطني والفومي والحصاري ولذلك عان السبيل إلى تأبيد التبعية، هو لحتلال العقل. بإذانة سمات وقسمات التبير الحصاري للعرب والمسلمين، حتى تصبح الحصارة العربية المدودج الذي يسعون إلى محاكاته وتقليده، فتصبح بلادهم هامشا للمركز الغربي في بلامن والاقتصاد، تربطها التبعية الفكرية إلى هذا المركز حتى بعد حلاء حيوش الاحتلال

وهند دلك التاريخ وحتى هذه اللحظات كان الصراع مهن الشقليد، والشحديد، بين المحاكاة، والفاعلية، بين الواقد، والفاعلية، بين التشبه و الإبداع، القاسم المسترك الأعظم والأعم في كل عدارس الفكر وتيازاته بوطن العروية وعالم الإسلام

فالتقليد والمحاكاة .. سواء للمورون وحده أو للواقد دون سواه ـ هو مقدرة الفعالية والإساع لأنه المعطل لملكاتهما عد الانسان بينما الإحساس بالخصوصية. والإيمان بالتميز، هما المفحران لطاقات الفعالية وعلكات الإبداع لدى الإنسان.

وصفد أن أذن الشيخ حسن العطار (١٩٨٠ ـ ١٧٦٠هـ/ ١٧٦١ ـ ١٧٦٠م)" في الأمة ـ عندما افترب من علماء الحملة الفرنسية. وقارن تخلفنا العلمي بتقدمهم - فقال إن بلادنا لابد أن تتغير، ويتحدد بها من العلوم والمعارف ما ليس فيها، منذ ذلك الشاريخ، والصواع الفكري دائر حول معودج التعيير، فالعطار ـ ومدرسة الإصلاح الإسلامي ـ أرادوه تعييرا تحديدا متتجدد به العلوم والمعارف، بينما اراده الدين المهروا بالنمودح الغربي ـ وكان يومنذ بخطف بالأنصار - آرادوه تعيير تقليد ومحاكاة المنمودج الحصاري العربي

■ فترايد النفود الاجسى في مصر مثلا ـ وحاصة بعد حفر قداة السويس ـ صحبه دخول القابون الفريسي شريعة للقصاء في المنازعات التي يكون الأحسى طرقا فيها، تغضى به محاكم قبصلية تتعدد بتعدد حبسية الأجنبي وكان ذلك عرجلة أفصيد إلى نشأة المحاكم المختلطة (١٢٩٢هم/ ١٨٧٥م) التي يقضى فيها قصاة أجاب بالقانون الفريسي، واللغة الفريسية، تم عمت البلوي في (١٣٠٠هم/ ١٨٨٨م) عنديا عدم الكروعراء الممالم/ الإنجليري لمصر ، القانون الأجيبي في القضاء الأهلى المصرى فانفتح الباب للتقليد في القانون الأجيبي وكان لابد لذلك أن يصرف العقل المسلم عن التجديد والإبداع في فقه المعاملات الإسلامي، فمعزله عن الموسيات الحقوقية

<sup>(</sup>۱) من طلاحة للتحديث عن عليه الأرهى تولان مستحدة الأرهى (١١٥١هـ/ ١٨٣٠م). وحشى وفات

والتشريعية والقضائية تحول إلى بضاعة ليس لها طالب في السوق الأمر الذي يصرف عنها معاليات الصناع وهمم التحارا

■ وتزايد الاستعانة بالخبراء الأجاند في تشاريع التحديث لم يقف «بالحبرة» عند الجواند «التقنية - على حو ما كان الحال في النزايات - خاصة أن التجربة المصرية قد استعانت بعدرسة من الحيرة التقنية كان لخبرانها مدرسة في القلسفة والفكر الاجتماعي، هم «السان سيبونيون - أنداع الغيلسوف الغرسي الاجتماعي الوصعي ، سان سيمون (١٧٦٠ - ١٨٢٩م)

ولقد القلب الحال كلية بعد السيطرة السياسية للاحتلال فبعد أن كانت كل المعنات العلمية التي تدهب الى أوربا تتخصص هي العلوم العكلية والطبيعية والمحابدة .. العلوم العكلية علوم التحدن المدسى ـ بعبارة رفاعة الطبيطاوي ١٣١٦ ـ ١٣١٩هـ/ ١٨٧١ ـ ١٨٧٢ ـ ١٨٠١هـ/ أمهات النار تراتما الإسلامي في العقيدة والإنسانيات والأداب قصر الاستعمار بعثانيا إلى الحارج على دراسة الديس والإنسانيات والاحشاعيات والاباب والغنون والخصوف والانسانيات والاحتفاق النائم العلوم الطبيعية والتقليم على هذه المعثان التخصص في كثير من العلوم الطبيعية والتقلية التي يحتاجها استقلالها، وتتوقف عليها نهضتيا"

<sup>(</sup>۱۱) الأمير عمر صوصور البعثاث العلية في عبد محمد على وعد من وصعيد من 187. و 37. من 197. الشيئال الدين الشيئال الذرعية والمركة التعافية في عجب سحيد على المسجى الأور من 197. منعة الفاهرة من المناهرة من 197. منعة الفاهرة من 197. من

■ وتخلفت في واقعنا الوطني دعوات تنبعي منهاج التقليد للنموذج الغربي، فهو براق وجاهز، يغرى بالمحاكاة ولقد بدأت هذه الدعوات في إطار نغر من أبناء الأقليات والأقلية العاروبية على وحه الخصوص و هاجروا إلى عصر، واحتصنتهم سلطات الاحتلال، وأقاموا العديد من مؤسسات الفكر والنقافة والاعلام الشي أخذت ثبت بظريات الغرب في العثمانية والودثنية والقومية والغلون الفرادات ومودة والاحلام والاحتوار المحرير المدرأة

والى هنده المعدرسة المحدم سالامة موسسى، ١٣٠١مـ الكفر المالام ١٩٠٨ ما ١٩٠٨م الدى أعلن أن علمت هو الكفر بالكفر الشرق والكراهة له والإيمان بالغرب والحب له ولذلك فلابد لنا من أن تنفرنج فالتفرنج هو عين الفصيلة ولنول وجوهنا شطر أوربا فالرابطة الشرقية سخافة والرابطة الدينية وقاحه ونحن أكبر عن أن تعتمد على الدين جامعة تربطها.

وعلى هذا الدرب ـ درب التقليد للنموذي الغرس في التقدم والنهوض ـ سار الدكتور طه حسين (١٣٠٦ ـ ١٣٩٣هـ/ ١٨٨٩ ـ ١٨٨٩ ما ١٩٧٥ م ١٩٧٠ م ١٩٧٠ م الدين أن أنكر مصادر ومبررات ومنطلقات تعيزنا الحضاري ـ الدين واللغة ـ راعمًا ، أن وحدة السديس ووحدة اللغة لا تصلحان أساسا للوحدة السياسية ولا قوامًا لتكوين الدول ادعى ان مصر الدين والعرب الدين الدول الدعى ان مصر الدول الدعى المناسبة ولا قوامًا لتكوين الدول الدعى الدين الدول الدعى الدين الدول الدعى الدين الدول الدين الدول الدين الدين الدول الدين الدين الدول الدين الدي

"كانت دائما جزءًا من أوريا في كل ما يتصل بالحياة العقلية والثقافية، على اختلاف فروعها وألوانها، وأن العقل الشرقى كان ولا بزال عقلا يونانيًا، وأن القرأن والإسلام لم يغيرا من يونانينه كما أن الانجيل والمسبحية لم يعبرا من يونانية العقل الاوربي وأن طريق النهضة ، هي وأحدة فذة لبس لها تعدد. وهي أن نسير سيرة الأوربيين وتسئك طريقهم في الحكم والابارة والنشريع وأنه لا سبيل لنا الى بعث موروثنا في نظم الحكم والادارة والنشريع.

■ لكن مدرسة الإصلاح الإسلامي والإحياء الديسي، فد رفصت المتقليد والمحاكاة للنمودج الغربي، في دات الوقت الذي رفصت فيه الجمود والتقليد لفكر وتجارب الأسلاف ودعت إلى أن مأخد عن الغرب العلوم المدنية الطبيعية الدقيقة المحايدة، والتي تمثل حقائقها وقوابيتها المشترك الإنسائي العام، وإلى أن تحيي ويجدد ونظور ونندع في خصوصيتنا الحصارية التي عيرت أصالتنا عن مواريت الحضارات الأخرى، والتي يحب أن تعيز معاصرةنا عن غيرها من المعاصرات؛

■ فرفاعة الطهطاوى (١٢١٦ ـ ١٢٩٠هـ/ ١٨٠١ ـ ١٨٧٠م) نهب إلى باريس إمامًا وفقيهًا للبعثة الدراسية التي ابتعثثها مصر إلى فرنسا (١٢٤٨هـ/ ١٨٣٦م). لكنه كان أول عين للشرق. على الغرب في تلك الحقية من حقب الناريج

 <sup>(</sup>١١) المستقبل اللقامة عن مصر) ص ١٦. ١٦ / ٢١ / ٢١ / ٢١ / ٢١ مانعة الفاهرة سنا ١٩٣٨م.

فهو تلميد الشيخ حسن العطار - الذي أطلق صيحة الدعوة إلى التغيير والشجديد - والعطار هو الذي رشحه إدامًا لهذه البعثة، وأوصاه بأن يكتب مشاهداته في ببلاد الشريسيس ولذلك بدأ الطهطاوي تعلم الغريسية دمد وطلت قدماه الباحرة في ميداء الإسكندرية، وقبل إقلاعها إلى ميناه مرسيلها " فهر داهد ليبحث عن الحقيقة، وليأتي بالحق من هماك ليقدمه إلى بالد الإصلام

وكان الرجل محصدا ضد «الانميار» والدهشة « بسا رأى في باريس، ومالكا لعداهم «روية نقدية» الأنه لم يكن «تلديدا» في طور الشكوين، وإنما كان أستانا شجرج في الأرهر، ومارس التدريس به واشتغل بالدعوة والوعظ في الميش فكان بدونجا لمن بطلم على ،الجديد « دون أن «يبهره كن «جديد»

ولذلك - وعلى الرعم من الغوارق بين «تحلف» الشرق و«تقدم» الغرب يومنذ - فإن الطهطاوى قد سبر غور النجوذج الغربي في التقدم، وحدد طلبتنا في بضاعة ذلك التقدم، وحد على ما فيه من باطل وضار، على النحو الذي مثلت فيه نظرته هذه «قانون التفاعل بين الحضارات»، والموقف الصحى الذي التزمته مدرسة الإحياء الإسلامي في هذا الميدان.

أدرك الطهطاوى أن ما تحتاجه من أوربا هو علوم «المشترك الإنساني العام» علوم التمدن المدنى علوم تطوير وتغيير الواقع المادى ـ لا تعيير النفس الإنسانية المسلمة ـ العلوم الطبيعية، والدقيقة، والمحايدة أدرك أن هذه العلوم هي بعينها ـ دون غيرها ـ التي سبق أن أهذتها أوربا عن حضارتها

الإسلامية، وطورتها وأن تراتنا فيها حبيس خزان الكتب دون استخدام ولا تطوير فدعا إلى التثليد على أوربا في مبدان علوم هذا المسترك الانساني العام فالعاد الافرنجية مسحونة بانواع المعارف والاداب التي لا بنكر انسان انها تحلب الانس ونزين العمران معارف بسرية درنية وعلوه حكيبة عملية فتوجه الي الازهر طالسا ادحال هذه العلود العملية والمعارف النسرية التي تزيز العمران المدرس في الارهر مع علومنا الاسلامية التي تعين العمران المدرس في الارهر مع علومنا النسوية التي تعين الموسية التي تعين المعارف المعارفة ورفع اعلام السريعة المدينة معرفة سادر المعارف المسرية المدينة التي لها مدحل في عقدم الوطنية وأن هده العملية العملية التي يظهر الار الها الجنبة من علوم السلامية العملية الاصائب الي لغائهم من الكتب الحربية في علوم السلامية الفي الاصائب التي يظهر الار الها الجنبة والم تزل كتبها التي الأن في خزائن علول الاسلام كالذخيرة العربية

أما في الدين، فإن القوم ليس لهم من دين التصرابية إلا الاسم فقط الله فلسفة بهد الوضعية والصادية معلقهم لا يؤملون إلا باللعقل، و الدواميس الطبيعية ولذلك فإن كتب الفلسفة بأسرها د اعترهدا د محتود بكثير من البدع المخالفة لسائر الكتب للسماوية ولهم في الدفاع عنها حجج ليس من السهل معارضتها. ولذلك يجب التعمق في الكتاب والسنة قبل قراءة كتبها

<sup>(</sup>۱) الأعدال الكاملة الرساعة تصبطوي عدا ص ۱۱ ۱۳۳ ، ۱۳۳ رامه و معيد. د محمد عمارة ضعة مورد سنة ۱۹۸۷،

لقد رأى الطهطاوى وجهى عملة الحضارة الغربية كليهما، رأى مشموس العلم المدنى التى لا تغيب، ورأى اليل الكفر الدى ليس له مساح الروضاء تلك المعادلة شعرا غال عيه

> أيتوجيد منشيل بناريس دينار شيفوس التعليم فيها لا شغيب، ولنينل الكيفار ليس لنه صنيات

امنا منزا، وحيقيكم، عندسي:

ولدلك فلقد كان الرجل ماهما عن الصاف علوسهم في النصدن المدسى والعمران المشرى، وتقدم الرعان، إلى عدومنا الشرعية والإنسانية.. ولم يكن باحثًا عن «بديل»!

ولقد تأسس رفض الطبطاوي للمنطلقات الطلسطة الوصعية والمادية الغربية على نظرة مقارمة، رأت هذه الوصعية في صوء الخصوصية الإسلامية فالإسلام لا يهمل «العقل» ولا «التجربة في «النواميس الطبيعية «ولكنه لا يكتفي بهما، كما هو حال الوضعية والمادية الغربية، وإنما يصيف «الشرع الحاكم فيما لا يستقل بإدراكة الإنسان، فالإسلام د بهده الفلسفة المؤمنة د بضيف ولا ينتقص «وإضافته هي التي تحقق التوازن في تقافة الإنسان

وفي هذا الحوقف النقدي الذي سير فيه الطهطاوي غور اللوضعية الغربية الوصاكمها إلى التصور الإسلامي، رافضا لها ومنحازا للنموذج الإسلامي، يقول عن التيار السائد في تلك

البلاد «إنهم من الفرق المحمدة والمقبحة بالعقل. أو فرقة من الإباحيين الذين يقولون إن كل عمل يأذن فيه العقل صواب. ولذلك فهو لا بصدق بشيء مما في كتب اهل الكتاب، لخروجه عن الأمور الطبيعية ،

ثم يرمص الطهطاؤي هذه الفلسفة التي تقف بمصادر المعرفة وسيلها عند والطبيعة ، ووالعقلون ويتجاز إلى والبديل الأسلامي و الدى يصيف الشرء مصدرًا أساسيًا في العلوم والمعارف التي لا يستقل بإبرائكها والعقل ولا والنجارت الطبيعية و فيقول « إن تحسين النواميس الطبيعية لا يعتد به الا اذا قرره الشارع « ويدعو الى تأسيس التهضة على هذا النصور الإسلامي، وساء السباسة العمرانية على الشريعة الإلهية، ودلك لأن «الثكاليف الشرعية والسياسية - التي عليها نظام العالم - مؤسسة على التكاليف العقلبة الصحيحة الخالبة عز العوابع والشبهات لأن الشريعة والسياسة منتبتان على الحكمة المعقولة لنا أو التعبدية التي يعلم حكمتها المولى سبحانه، وليس لنا أن نعتمه على ما يحدثه العقل أو يقبُمه إلا إذا ورد الشرء بتحسينه أو تقبيحه والذي يرشد إلى تزكية النفس هو سياسة الشرع ومرجعها الكثاب العزيز الجامع لأنواء المطلوب من المعقول والمنقول، مع ما اشتمل عليه من بيان السياسات المحتاج إليها في نظام أحوال الخلق فكل رياضة لم تكن بسياسة الشرء لا ثثمر العاقبة الحسني فينبعي تعليم النقوس السباسة بطرق الشرع لا بطرق العقول المجردة ومعلوم أن الشرع لا يحفلر جلب

المنافع ولا درء المقاسد. ولا ينافي المنجددات المستحسنة التي يخترعها من منجهم الله تعالى العقل وألهمهم الصناعة ،

هكذا حدد الطهطاوى الغيارق الذى مبز فلسفة الغرب. الوضعية المادية عن علسفة الإسلام ومبر بير حمسارة تتأسس فلسفتها على العقل، والنواميس الطبيعية، وحدهما، والن حسارة تجعل الترع مع العقل، والتحرية، مصادر متكاملة لمعارف الإنسان

ولم يضعر الرجل ب عقدة نقص، أضام تعوق العرب بومد، فالتقدم التقبى «مشترك إنساني عام» ليسوا يمخترعيه أحدوه عدا وطوروه، كما سبق أن أهداه بحن عن الإعريق وطورتاه. وبحن الأن مدعوون إلى أهده وإلى الإنداع والتطور فيه أما في «الخصوصية المضارية» فيحن فيها أهل الكمال، وهم القاصرون يعلن الطيطاوي ذلك عندما يقول ولا عبرة بالنقوس القاصرة الذين حكموا عقولهم بما اكتسبوه من الخواطر التي ركتوا إليها تحسينا وتقبيدنا. وظنوا أنهم فازوا بالنقصود، بتعدى الحدود» "

ولأن الطبطاوى قد رفض ، فلسفة الغرب، - الوضعية - ودعا إلى البديل الإسلامي في الفلسفة . فإنه قد رفض أيضًا ، القانون الوضعي ، العربي . ودعا إلى الاجتهاد الإسلامي ، والإبداع الفقهي الذي يقنن مبادئ الشريعة وتراث الفقه لبوفقه على ، الوقت والحال، . وعندما لمح الطهطاوى بواكير تحكيم القانون الوضعي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، عد؟ ص ٩٩ ل، ١٩٠٠، ٢٢، ٢٧٧، ٢٨٦، ٢٨٢

الغربي في المعارعات مين الشجار المسلمين والغربيين في بعض المعنى التجارية الشرقية. فيه إلى هذا الخطر الواقد، ودعا إلى الإبداع في تقعيل مسادى الشريعة الاسلامية وشرائب المفقهي، وحعلها شريعة القصاء في كل مناحي الحساق ذلك ال المعاملات الفقيية لمو استثمت. وحرى عليها العمل لما احلت بالحقوق بتوفيقها على الوقت والحالة، فها هو سهل العمل على من وقفة الله لذلك ومن امعر النظر في كنب الغفة الاسلامية طهر قد النها لا تحلو من تنظيم الوسائل العاشعة من المعاقع العمودية حيث يوبوا للمعاملات السرعية الوابا مستوعية للاحكام المحاربة خالسركة والمضاربة والقرص، والمصابرة والعاربة والعضارية

از بحر الشريعة الغراء ـ على تفرع مسارعه ـ لم بعادر من امهات المسائل صغيرة ولا كبيرة الا احصاها وأحياها بالسقى والرى، ولم تخرج الاحكام السياسية عن المذاهب الشرعية لأثها أصل وجميع مداهب السياسات عنها بمنزلة القرع..."

هكذا أصبر الطهطاوى لتيار الإحياء والشحديد الاسلامي، الذي انطاق من تميز الفلسفة الإسلامية عن الفلسفة الغربية ـ الوضعية والمادية ـ ومن تديز الشريعة الإسلامية على القانون الغربي ـ الوضعي ـ الطلق من هذا النبير إلى الدعوة للإبداع والاجتهاد الذي ميوفق أصالتنا على الوقت والحالة من الدعوة إلى فعالية عبدعة، وإبداع فاعل يصوغ لعصرنا وواقعنا

<sup>(</sup>١١ المصل لمسابق ١٠١ مر ١٥ ٢٥١

المعاصرة المتميزة بتميز أصالتنا، والتي تؤسس الأحكام السياسية على المذاهب الشرعية الأبها الأصل، وجميع مداهب السياسات عنها بمنزلة الفراء

■ واقد راد هذا الموقف الاحجاني والتحديدي تعصيلا وسمولا عند أعلام عدرسة الحاسفة الاسلامية - حمال الدير الأمعاني ١٢٥٤ - ١٢٥٤ وتلامدته

والافعادي المتبر ان تبنى العمودة العربي في التخدم والبدء من عدد التهى العرب, تسويه لحمد مدية الاحد الحددارية فا ضرورة ـ في ابحاد المتعة ـ التي الحنماع الوسابط وسلوك المسالك التي حمعها وسلخها بعض الدول العربية ولا ملحي للسرقي في بدايته ان يقف موقف الغربي في نهايته عل لبس له ان بعظب ذلك ومن طلب ذلك فقد اوقر العجزا نفسه واعته وقرا واعجزها واعوزها

فالتمدن العربى هو غربى وهو طبيعى في بلاد العرب، بنتا فيها وتطور قطورا طبيعياً وزرعة في التربة الترقية والواقع الإسلامي تحربة فاللة، حاولها العتمانيون، ومحمد على باشا (١١٨٤ ـ ١٢٦٥ هـ/ ١٧٧٠ ـ ١٨٨٤م) في عصر فلم تحدث تعدنا حقبقياً فلقد شيد العثمانيوز عددا من المدارس على النمط الجديد وبعثوا بطوائف من شبائهم الى البلاد الغربية ليحملوا اليهم ما يحتاجون من العلوم والمعارف والأداب وكل (١) (الأعمال الكاملة لمحمال الدين الأعمال إلى حمد محمد

عدارة أطبعه القاهرة سنة ١٩٥٥م

ما يسمونه ، ثمدنا ، وهو في الحقيقة ثمدن للبلاد التي نشأ قيها على نظام الطبيعة وسير الاحتماع الإنساني، فهل انتفع المصريون والعثمانيون بما قدموا لأنفسهم من ذلك وقد مضت عليهم أزمان عبر قصيرة نعم ربما وجد بينهم افراد ينشدقون بألفاظ الحرية والوطنية والجنسية وما ساكلها وسموا أنفسهم زعماء الحرية والوطنية والجنسية وما ساكلها وسموا أنفسهم وبدلوا هبنان الماكل والملابس والفرس والأبية وسابر الماعون، وتنافسوا في تطبيقها على اجود ما يكون منها في العمالك والأحتبية. وعدوما من مفاهرهم فنفوا بدلك ثروة بالدهم الى غير بالدهم وامانوا ارباب الصنائع من قومهما وهذا حدغ كبر بالدهم ومهها وبحظ بشأنها"

مالتقليد للشمدن الغربي لا تقف اتاره المدمرة - برأى الأفعاني - عبد دبول ملكات الإبداع في تحديد ولطوير العمودج الإسلامي. وإبدا بتعدى الخطر إلى تبديد التروة القومية في استيراد البديل الغربي، وإماتة الصناعة الوطبية وإقلاس أربابها بسبب هذا التقليد؛ وفي ذلك تحقيق مقاصد الاستعمار - في التبعية والإلحاق والاحتواء من وراء الحتلال العقل العربي والمسلمان وهي المقاصد اللي تعيزت بها الغروة الاستعمارية الحديثة عن الغزوة الصليبية الأولى؛

ولدور هذا التقليد - المعطل لقاعلية الإنداع والمبدد لتروات الأمة - في إحكام طوق التنعية للغزاة، وضنع الأفغاني دعاة التقليد للنموذج الغربي في مصاف «العملاء»، فقال. «لقد علمتنا التجارب أن المقلدين من كل أمة. المنتحلين أطوار غيرها. يكونوز فيها منافذ لتطرق الأعداء اليها وطلائع لحيوش العالبين وأرياب العارات يمهدون لهم السبيل ويفتحون الأبواب. ثم يثينور اقدامهم أن هولاء المقلدين ليسوا أرياب ثلك العلوم التي يتقلونها وإبعا هم حملة يقتمه لا يراعون فيها النسسة ببيها وبين مشارب الأمة وطباعها وهم ربما لا يقصدون الا خيرا از كانوا من المخلصين لكنهم يوسعون بدلك الخروق حتى تعود ابوابا لنداحل الاحانب فيهم تحت اسم البحسحاء وعنوان المصلحين وطلاب الإصلاح فيدهبون يامتهم الى الفناء والاضمحلال وبنس المصيرا"

وإذا كان «النمدن العربي» هو تمديا طبيعياً لليلاد العربية التي بشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الإنساني. هناك فعند الأفغاني أن الإسلام يمثل بمودجنا الطبيعي في التمدن بعالم الإسلام. وإيماننا بتمير نمودجنا في التمدن، وخصوصيتنا الحضارية بالإسلام، هو حافز العزة، وسبب الفعالية في الإبداع والإهياء والشحديد، ودافعنا إلى مسابقة الأمم الأخرى على طريق التقدم والبيوض فالدين هو السبب المفرد لسعادة الإنسان السعادة النامة والنعيم الكامل، يذهب بمعتقديه في جواد الكمال الصوري والمعنوي ويصعد بهم إلى نروة الغضل الظاهري والباطئي ويرفع أعلام المدنية تطلايها

<sup>(</sup>١) القصدر السابق من ١٩٧ ـ ١٩٧

وهو الذي أكسب عفول البشر ثلاث عقابد تحثهم على التقدم لغايات الكمال والرقى إلى ذرا السعادة

العقيدة الأولى التصديق بان الأنسان ملك أرضى. وهو أسرف المخلوقات

والتابية بفين خل فتي دين باز ابنه بنوف الامم وكل مخالف. له فعلى ضغلال وباطل

والتائلة حزمه بان الانسان انها وزد غدد الحياة الدنية لاستحصال كمال بهيته للعروج التي عالم أرفع واوسع حر هذا العالم الدنيوي

وإذا كان السلام هو الدى منه الأنا الغربية بعد مصرار فيعة هو القادر على الهاصها على هذه الوهدة المحسارية التي المحدرة البيها . فعلاجها الناجع النها يكون برهوعها التي فواعد ببنها ولا سبيل للباس والقنوط فال حراتيم الدين مناصلة في النفوس والقلوب مطعنة اليه وفي زواياها نور خفي من محينه فلا يحتاج القائم باحياء الأمة الا التي نفحة واهدة يسرى نفسها في جعيع الارواح لاقرب وقت فاذا قاموا وجعلوا أصول دينهم الحقة نصب أعينهم فلا يعجزهم أن يبلغوا في سيرهم منتهى الكمال الانساني

ومن طلب اصلاح امة ـ سَأَنَهَا مَا نكرنا ـ بوسيلة سوى هذه فقد ركب بها سططة وجعل النهاية بداية وانعكست التربية.

<sup>(1)</sup> المصدر الحابق من ١٤١ ١٤١

وانعكس فيها نظام الوجود. فينعكس عليه القصد. ولا يزيد الأمة إلا نحسًا، ولا يكسيها إلا تعسًا ""

فالإيصان بتعير بموذج التمدن الإسلامي عن نظيره الغربي هو الصحطاق الاصلامية، وهو الاصحطاق الاصلامية، وهو الاقدر على شحريك طاقات الابداع والفعالية الاحداج الابة من موات الحدود والتقليد

■ وعلى هذا المدرد سار الأصام صحمد عدده ١٩٦٨ ـ ١٩٣٣هـ/ الدي انتقد النصودج الحجداري لعربي، وبسعد المادي في العديدة، فقال الإر هذه المدنية هي عديبة الملك والمسلطان ومدنية الدهب والقصة عديبة الفخفخة والبهرج، مدنية الختل والنفاق وحاكمها الاعتى هو الجبيه، عبد هوم، والليرا، عدد قوم اخرين، ولا دخل للانحيل في شيء من دلك "

ولفت النظر إلى التناقص بين بجاح الفكر العربي وفلاسفة النغرب في التقدم الصادي وبين إخفاقهم وقتلهم في علوم ومعارف الفطرة الانسانية . منبها إلى أن الدين هو السبيل إلى الكشف عن هذه الفطرة على النحو الذي يصقل النموس كما صقلت معارف الغرب المادية المعادن والمصنوعات

، فهؤلاء الفلاسفة والعلماء الذين اكتشفوا كثيرا مما يفيد في راحة الانسان. وتعزيز نعمت اعجزهم أن يكتشفوا طبيعة

<sup>(1)</sup> المضدر السابق، ص ۱۹۷ ـ ۱۹۹

 <sup>(</sup>٣) (الأعمال الكاملة للإسام محمد عبره) جـ٣ ص ٢٠٥ دراسة وتحقيق لم محمد عدارة طبعة القاهرة بدة ١٩٩٣هـ

الإنسان، ويعرضوها على الإنسان، حتى يعرفها فيعود إليها هؤلاء الذين صقلوا المعادل حتى كان الحديد اللامع المضيء، أفلا يثيسر لهم أن بجلوا دلك الصدأ الذي غشى الفطرة الانسانية، ويصقلوا ذلك النفوس حتى يعود لها لمعانها الروحى ان الدواء هو الرجوع إلى الدين فهو الذي كشف الطبيعة الانسانية، وعرفها إلى أربابها في كل زمان ما

وهذا المرض الذي أصنات التمدن الغربي - التقدم في علوم المائد وتطبيعاتها والوفرة في التروة والقوة، مع التخلف في علوم ومعارف الفطرة الإنسانية - قد برئ منه النموذج الاسلامي الذي يحب أن يكون حيارنا في التقدم والنووض، وذلك لأن وسطية الاسلام جعلته لا روحانيا محردا ولا جسدانيا حامدا فل انسانيا وسطا بين ذلك اخذا من كل القبيلين بنصيب فتوافر له من ملاءمة الفطرة البندرية ما لم يتوافر لغيرد ولذلك سمى نفسه دين الفطرة وكان العدرسة الأولى التي يرقى فيها الهرابرة على سلم المدنية ،

ولتمير هذا النبوذج الإسلامي عن النموذج الغربي، وامتيازه عليه. التقد الإمام محمد عبده دعاة المحاكاة للعودج الغربي في النهضة ونبه إلى فتل تجريتهم في التحديث على العمط الغربي، ودعاهم إلى الانطلاق على طريق الإصلاح من العطاق الطبيعي، حتى لا يهدروا أعمارهم وطاقاتهم في استتبات نمرات

tilliam have an experience

من بذور غربية وغريبة لا يمكن أن تنبت في أرض الإسلام! فتحدث عن الأمة التي أسريت أنفسها الانقياد إلى الدين حتى صار طبخا فيها. فكل من طلب إصلاحها من غير طريق الدين فقد بذر بدرا عبر صالح للغربة التي اودعه فيها. فلا بدبت ويقيع تعبد ويخفق سعبه بدون عبب على طبقة الارض وجودتها. ولا على البدرة وصحتها، وانما العبب على البادرا واخبر ساعد على ذلك ما سوهد من اثر التربية التي يسمونها ادبية من عهد محمد على الى اليوم فان الماحودين بها لم يردادوا الا فسادا موان قبل إن لهم سينا من المعلومات ـ فما لم تكن معارفهم وادابهد مبنية على اصول ديبهم قلا اثر لها في نفوسهد

ان سبيل الدين ـ لمريد الاصلاح في المسلمين ـ سبيل لا مندوحة عنها فإن إنبانهم عن طرق الادب والحكمة العارية عن صبغة الدين يحوجه الى انساء بناء حديد ليس عنده من مواده شيء ولا يسهل عليه ان يجد من عماله احدا وإذا كان الدين كافلا بنهذب الاخلاق، وصلاح الاعمال، وحمل النفوس على طلب السعادة من أبوابها، ولأهله من الثقة فيه ما ليس لهد في غيرد وهو حاضر لديهم والعناء في ارجاعهم اليه اخف من إحداث ما لا إلمام لهم به. فلم العدول عنه إلى غيرد الله غيرد الم

هكذا وحديا أنفسنا - ومحدها - أمام تيارين للفكر في مبدان الدعوة إلى النهوض والتقدم والإصلاح:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، جـ؟ ص ١٠٩، ٢٣١ -

١- تبار استهلاكى بدعو إلى أخذ النعوذج الغربى الذى حفق التقدم الأوربى لتحقق به تقدمنا وبهرصيا. فالطريق إلى التقدم والنهوص فى كل الأمم - بعدارة عله حسين - واحدة فذة ليس لها تعدد "

وفي هذه الدغرة اماتة لمفعالية الانداع عبد المسابعا العربي والدسلم الأمنا بعقبير فيها بالاستجراد والاستدلاك عرواد هما الطريق يطلبون مدا أن بأحد المخدارة العربية خبرها وشرها حلوها ومرها وما يحب منها وما يكرد وما يتعد منها وما بعان،

فلا اجتهاد مع النص العربي وعلجما أن تحيل ملكاندا الإمداعية إلى الاستيناع فالفليفة حاهرة ومداهمها معلية من سقراط إلى مفوكوم..

والديمقراطية جاهرة وتحاربها بوطرة بن أبينا إلى انجلترا

والتظام الاجتماعي تعادجه محددة.. من «أدم حديث» إلى «ماوتسي تونج».

والمذاهب الأدبية محددة المعالم عن الكلاسبكية الى ما تعد الحداثة إلخ. إلخ إلح

وما عليتًا إلا اختيار ،البضاعة ، تم ،الاستهلاك ،

<sup>(</sup>١) (مبيقيل الثقافة في مصر إ ص ١٥

لا أها القيار الثاني تيار الإحياء والتجديد - فإنه يدعونا إلى معاناة الصياغة والطورة للنعالد الحصارية التي يتبير بها سودحنا الحاص عن النماذج الأخرى ويدعونا الي معاناة الريادة لتطبيق النمودج المتمير على الداغه الحاص.

فتحر بحاجة الى بعث فلسقى بطوريه عقائبتنا الاسلامية العومنة نلك التي الدعل قديما علومنا في اصول الفقه والصول الدين -

وبحر بعاجة الى الداع ثقاد للسوري الاسلامية تعفق به الامة اعلى مستوبات التساركة في القدل العام

وسحن سخاهه الى فسياغة بمودح مشعبر لعلاقه الدين بالدولة. بغير بينهما دور دمح لهما ولا فصل ببنهما بدرا مر كهانة اللاهوت العربي ومن علمانية الوضيعية العربية

ونحز بحاجة الى صياغة إعلان إسلامي لحقوق الانسان تصبح فبه هذه الحقوق - كما أولاها الاسلام - فوانض الهية وتكاليف شرعبة وليست مجرد حقوق وتكون فبه هذه - الحقوق - محكومة بحقوق الله - سبحانه وتعالى -

ونحن بحاجة إلى إبداع نظام للحكم نتجسد فيه نظرية الاستخلاف الإليلي للانسان. فتنجاور فيه وتتزامل سيادة السربعة، و سلطة الامة، و بيابة الدولة عن الآمة. دون ال يُغيُب «الدين» «الأمة»، «الدين»

ونحن بحاجة إلى إبداع معالم نظام اجتماعى يحقق نظرية الاستخلاف في الثروات والأموال، فبتحقق به تكافل الأمة، دونما عدوان على الملكية الخاصة والفردية وحوافز الإنسان للاختصاص والاستثمار

وللحن بحاجبة التي الالي وفنون تحييي العربية ـ ليان الاسلام ـ وتحمل قبم الدين الحالدة ـ بلا عباسرة او صراخ ـ إلى المقس الانصانية لتهديها وتمتعها وترفه عنها بما اودع الله في الخليفة من آيات الجمال الطيب والحلال

ونحز بحاهة الى ابداع بعودجنا الاسلامي في تحرير المعراد، الذي يحقق لها المساواة في الانسانية والحقق والكرامة والتكليف والجزاء والعشاركة في سابر مبادير الأمر بالمعروف والنهى عز المنكر فيفحر فبها طاقات الفاعلية ودلك دون أن نهر تعيز الأنوثة عز الدكورة النموذج الذي يجعل المرأة ، شقا مكملا للرجل ومساويا له لا نذا مماثلا له ومنافسا اباد، الخ. الخ. الخ.

إن أزمننا الحقبقية ومأزقنا الأكبر - عربا ومسلمين - هو الفقر في الإبداء، والإسراف في الثقليد

ولن نبعث في الأمة طافات الفاعلية وننعى لديها ملكات الابداع الا إذا استيفنت أن طريقها إلى الخلاص هو طريق متمير، لا يجدى فيه الاستهراد والاستهلاك عند ذلك بكون الولوج الى أبواب الابداع، فالحاجة هي أم الاختراع كما يقولون

وإذا كان الجمود والثقليد لتجارب الأسلاف قد كرسا قرون تراجعنا الحضارى، وصنعا الفراغ الذي أعان وأغرى الاستعمار الغربي بالعدوان على بلادنا مند قرنين من الرمان - فان التقليد للنموذج العربي عبر هدين القرسين قد راد من حدة المأرق المضاري الذي تعبشه الامة حتى لقد علن اصوات الاعتراف بهذه الحقيقة من رموز المقلدين - لبعراليين وقوميين وماركسيين -

وادا كان الابداع هو طوق النجاف قان الحاجب الى صياغة تمودها الاسلامي التهضوي هي اولي درجان سلم الابداع هي وطن العروبة وعالم الإسلام.

# \*\* المراجع

## - القرآن الكريم.

#### \_كتب السنة:

- ١ صحيح البخاري، طبعة دار الشعب ـ القاهرة
  - ٢\_ صحيح نسلم عليمة القاهرة سنة ١٩٥٥م
  - ٣\_ سنن الترمذي. طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧م
  - 2. سين النسائي طبعة القاهرة سبة ١٩٧٧م
  - ٥. سين ابي داود طبعة القاهرة سبة ١٩٥٢م
- ٦\_ سين ابن منجه فيعة القاهرة سية ١٩٧٢م
  - ٧ سنن الدارسي طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦م.
- ٨\_ مسند الامام أحمد طبعة القاهرة عنة ١٣١٣هـ
  - ٩ مومناً الإمام ماك طبعة دار الشعب القاهرة

### \_ معاجم القرآن والسنة:

- ١- المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم وصع. محمد فؤاد عبدالباقي. طبعة دار الشعب القاهرة.
- ٢ـ معجم ألفاظ الفرآن الكريم وضع مجمع اللغة العربية طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠م

- ٣ـ المفردات في غريب القرآن ـ للراغب الأصفهائي ـ طبعة دار
   التحرير ـ القاهرة
  - ا المعجم المفهرس لألفاظ الحديث النبوى الشريف وضع وينسنك (أيى) واخرين طبعة لينز ١٩٣٦ ـ ١٩٦٩م
  - هـ مغتاج كبوز السنة وصبح وينسئك اللها ترجعة محمد فواد عند الناقى طبعة لاهور سنة ١٣٩١هـ/ سنة ١٩٧١م

#### والكتب الأخرىء

- ـ أبن خلدون «المقدمة» طبعة العاهرة سبة ١٣٢٧ع.
- اسن الشمم ، اعلام السوقعين، طبعة سيروت سنة ١٩٧٣م. «الطرق الحكمية في السياسة الشرعية، تحقيق لـ حميل غاري طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧م.
  - ـ ابن منظور علمان العرب طبعة دار المعارف ـ القاهرة -
- -أسامة بن منقف الاعتبار، تحقيق با فيليب حثى طبعة برنستون سنة ١٩٣٠م
- الأفغاسي «الأعمال الكاملة، دراسة وتحقيق د محمد عمارة طبعة القاهرة سنة ١٩٦٨م.
- بكر موارت ووارت مصمر كتاب الترات البوناني في الحضيارة الإسلامية للدكتور عبد الرحمن بدوى طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥م.
- ـ التهانوي ،كشاف اصطلاحات القبون ، طبعة الهند سنة ١٨٩١م

- التيفاشى ،أزهار الأفكار فى جواهر الأحجار، تحقيق د محمد يوسف حسن د محمود سبونى خفاحة - طبعة القاهرة سدة -١٩٧٧ه.
  - ـ الجرحاني ، التعريفات- شعة القاهرة سنة ١٩٣٨م
- م جمال الدين الشبال ستاريخ الترجمة والحركة التفاهية هي عصر محمد غلى « طبعة القاهرة سنة ١٩٥١م
- رماعة الطهطاوي «الأعمال الكاملة براسة وتحقيق بـ معمد عمارة طبعة بيروت سنة ١٩٧٣م
- سابقيلانا «القانون والمجتمع ترجمة خرجس فتح الله ـ ضمن كتاب ترات الاخلام - طبعة بيروت سنة ١٩٧٢م
  - ـ سلامة موسى اليوم والغد طنعة القاهرة سنة ١٩٣٨م
- الشاطبي «الموافقات» تحقيق محمد عميى الدين عند الحميد طبعة صبيح القاهرة - بدون تاريخ.
- طه حسين (دكتور) «مستقبل الثقافة في مصر». طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨م
- \_عبدالوهاب خلاف «علم أصول الفقه». طبعة الكويت سنة
- على سامى النشار (دكتور) مناهج النحت عند مفكرى الإسلام، طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧م

- عمر طوسون «البعثاث العلمية في عهد محمد على وعباس وسعيد» طبعة القاهرة سنة ١٩٣٤م
- ـ مجمع اللغة العربية «المعجم الفلسفي» طبعة القاهرة سنة -١٩٧٩م
- يحمد عمده ، الأعمال الكاملة الراسة وتحقيق بـ محمد عمارة طبعة الهاهرة منه ١٩٩٣م
- ـ تلييق ممحاولة المسلمين إنجاد فلنفة شرفية من فسس كتاب القرات اليوناني في الحصارة الاسلامية بالشكتور عبد الرحس بدوي عليفة القاهرة سنة ١٩٦٥م

#### الفهرس

| ٢   | تعبيد عن الندعة. والابداع   |
|-----|-----------------------------|
| 1.0 | تغديم عن الحصوصية والأساع   |
| T 1 | خصوصية العصر وفاعلية الإساح |
| Yo  | تعتبيقات تاريخه             |
| 24  | وتطبيقان حديثة ومعاصره      |
| V-7 | المراجع                     |

\_\_\_

## سلسلة «في التنوير الإسلامي»

F was warful t ......... -----4 F Same 1 and 1 . .... . . . . . . . --------. - .--- . \_ 1 - 12 - 1 - 1 i\_\_\_\_\_ · \_ -- -- -2 mi -----3 1 \_\_ \_ . -- '+4-- "----د مریف ند تاکید د غدال مسيد · --- --- -بالمدائر الماسا and the fact of the contract of المساح المالي ستعار

garta rasa .

المنحوة الإسلامية عي عبون عربية ٢\_ المر \_ والاسلام T أبير حيال القريديون 1 . المحادث بيا فاقلا منفيد المحادث قرابي رك بين العرب والأسلام الانتجاز الإشام. لا تتنيب القييم was the franch of the court of a hours a different of the of the same and the same as a second distance of the ٧١ - تأملات في التفسير الحصاري للفرأن الكريد 5.5 عبيما يركثن مصر في بين الله ١٣ المركات الإبتلامية رؤية تقدية والأر المنهوم المقثى دا لسبيء سماي الاحميمية للعيورين بمعرية والمسور ١٨٧ تحريد الدبينا بتحريد الوس ١٤. الثواءت والمتعمرات في المنطة الأسلاسية المصائلة ١٩ ١ عقص كتاب الإسلام وأصول الحكم ٣٠ التقدم والإصلاء بالتنوير الغريى أم عالتديد التركر مركة الاستنارة وسانجات 11 هرية القابيور في العرب من علمان رشري إلى روجيه م ٢٢ إسلامية الصراع حول القدس وتلسطين ٤٤ الحصارات العالمية شافعا أم ضرافاً ٥ ٢ .. الشمية الاجتماعية بالغرب: أم بالإسلام؛ ٢٦- الحملة الفرنسية في الميزان. ٧٧ الإسلام في عبول غربية. «براسات سويسرية» الكا الأقلب المسأ والموسأ بمواه ورفاح المامت والمشرار أرا المعلم المرابع الالاحبراث المرأة وقصية العساراة - ٣- نفقة المرأة وقضية المساواة ٣٦ البرون والمراقي والمحاكلة والتسمية والنورات

ير محمد عمارة بالمحمد عمارة ترجمة وتعليق/ أ ثابت عبد ي محمد عمارة تقديم وتحقيق/ بـ محمد عمارة للديد وتحقيق / د محمد عمارة د عبد الوقال المسيري أ منصور أبو شافعي بالوسف القرصناوي ترجعة إ قابت عبد ي مصد عمارة ن سجمد عمارة ي ملاح الدين علظان د صلاح الدين كلطال د شحمد عسارة ل سلد لسوقي ير محمد عمارة تقديم/ ير محمد سليم العوا الشية/ أمين الخولي ترطه خاير علوان الا محمد عمارة أ. منصور أبو شاقعي مستشار/ طارق البشري محمد الطاهر من عاشور الشيخ إعلى الخفيف د محمد سليم العوا in less a د مجد عدارة يا وائل أبو هندي عطية فتحي الويشي ترصيف الدين عبد العتاج

ال محمد عمارة

د محمد عمارة

٣٧ مذائر العولمة على الهوية الثقافية ٣٣ ـ الغَبَّاء والموسوقي حلال أم حرام؟ ٣٤ صورة العرب في أمريكا ه ١٠ مل المسلمون أمة واحدة " ٢٦. المنة والندعة ٣٧ ـ البتريعة الإسلامية صائعة لكن زمان وكان TX. قضية المرأة بين التحرير والتمركر حول الأنثى 17. 11 Land 18 على الاسلام كما مؤسى به صوابط وملامح ١١/ صورة الإسلام في القراث الغربي لابك تحليل الواقع بمنهاج العافات العرمنة ٧٤. القدس مين اليهودية والإسلام 12 نمازق المسبحية والعلمانية في أورما (شهابة ألمانية) [ تقديم وتعليق / د محمد عمارة قال الأثنار التربوبة للعبايات في الروح والأخلاق ٦ لا الأنار التربوية للعمادات في العقل والحسب ٧٤ . البيعة النبوية والمعرفة الاسانية ٨ ٤ ـ بظرات حصارية في القصص القراسي ٩٤ ألحوار بين الإسلاميين والعلمانيين • قد الإعلان الإسلامي المقوق الإنسان ١٥٠ عن القرآن الكريم ٢ ف في نقم الأقليات العطمة ٥٣ نميتقبلنا بين العائمية الإصلامية والعولمة العربية يا في مركبة الثاريخ 2\$ نقل الأعصاء في ضوء الشريعة والقانون ٥١/ السنة القشريعية وغير القشريعية

> ٧٤ شبهات دول الإصلام ٨٥ نحو طب نفسي إسلامي ٩ ث. واقعنا بين العالمانية وتصادم العصارات الأحياء المقاهيم الإسلامية ٩٤ المستقبل الإحتماعي للأمة الإسلامية ٦٤ شبهات حول القرأن الكريم

#### ٦٣\_ أرمة العقل العربي

14 من التحرير الإسلامي للمرأة 24 روح الحصارة الإسلامية

77 . النعرب والإسلام الفترافات لها تناريخ 77 . السمامة الإسلامية 78 . الشيخ عدد الرحمن الكولكين هل كان علمانيا؟؟ 74 ـ صلة الإسلام داصلاح المسيطية

٧٠. بين النصيب والنصيب

الأرالوقف الإسلامي والتنمية المستقلة

٧٧. الرسالة الفرانية والنفسير التحداري تنفران الكريم الدياصر الرسة الفكو الإسلامي النفاصر فلا إسلامية السعرفة عادا تعني الاراسلام وصوورة التغيير الاراسلام وصوورة التغيير الاراسلام وصوورة التاريخية والاجتهدا والحنود الاراسلامي بين التاريخية والاجتهدا والحنود الاراسلامي التلوياء لفرضية التطور الفكري والخصوصية التطور

د محمد عمارة د محمد عمارة الشيح/ مجمد الفاصل بن عاشور تعليق وتقديم / د محمد عمارة د محمد عمارة ير محمد عمارة Lock Sales 2 الشيم / أميل المتواحي تقديم/ الإمام الأكبر النيم/. محمد مصطفر المراغر تمهيزار بحب عمارة ر حدالير عدالفدة تفليم / \_ محمد عمارة عا إبراهيم المرومي عليم تقديم / د محمد عمارة فرسيد للموقى هسي د محمد غنارة ير محمد عمارة Eyer mer :

Estar man -

ي محمد عدارة

أورختال بنعيب علي

د شاد زکردا



احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/ CD) وتمتع بأفضل الخدمات عبر موقع البيع المسلام



## إلى القارئ العنزيسن ..

#### في هذه السلسلة الجديدة ،

إذا كان «التنويز الغربي» هو تنوير علماني، يستبدل العقل بالدين، ويقيم قطيعة مع التراث..

فيإن «التنوير الإسلامي» هو تنويسر إلهي : لأن الله والقرآن والرسول - صلى الله عليه وسلم - أنوار تصنع للمسلم تنويراً إسلاميًا متميزًا.

ولتقديم هذا «التنوير الإسلامي» للقراء، تصدر هذه السلسلة، التي يسبهم في ها أعلام الشجديد الإسلامي المعاصرة

- د محمد عــــمارة
  - يـ سيف عبدالفتاح

  - د. سید دسوالی
  - د عبدالوهات المسيرى
  - ه د. عبادل حسین

- المستشار / طارق البشرى
- د محمد سليم العوا
- د. پـوسف القرضــاوي
- د. كحال الديس إمام
- » د. شریف عبدالعظیم
- د مسلاح الدين سلطان

وغيرهم من الفكرين الإسلاميين .. إنه مشروع طموح الإنارة العقل بأنوار الإسلام.

الناشر



